# Zur ursprünglichen Akkumulation des Kapitals in Österreich Uurie Repp

2

7. Kapp in prevolenan

Weg und Siel, June. 1954 (Wie) Bücher und Zeitschriften

Angesichts des gegenwärtigen Tiefstandes unserer gesamten wirtschaftshistorischen Forschung ist es kaum verwunderlich, daß gerade die schr komplizierten Probleme der unsprünglichen Akkumulation des Kapitals in Österreich noch kaum bearbeitet wunden. Zwar gab es in den letzten Jahrzehnten der Monarchie vielfältige Ansätze zur Untersuchung der Entwicklung der kapitalistischen Produktionsverhältnisse, wobel ein Großteil der Historiker, die sich mit diesen Fragen beschäftigten, unter dem direkten Einfluß des Matzismus, oder doch zumindest im Banne marxistischer Gedenkengänge und Problemstellungen stand. Seitsamerweise aber verkümmerte das Interesse an der österweichischen Wirtschaftsgeschichte in der Ersten Kepublik in einem solchen Maß, daß Österreich an der in anderen Ländern sehr bewerkenswerten Weiterentwicklung dieses Forschungsgebietes in der jängeren Vergangenheit praktisch überhaupt keinen Anteil nahm. Erst in den letzten Jahren ist eine erfreuliche Winderbelebung des Interesses festersteiten.

In diesem Zusammenbang sind vor allem zwei interessante Werke zu nennen, denen bei einer richtigen kritischen Auslese auch vom marxistischen Standpunkt aus viele wertvolle Anregungen abzugewinnen sind: F. Tremeis "Frühkapitalismus in Innerösterreich" und A. Hofmanns "Wirtschaftsgeschichte des Landes Oberösterreich". Diese Arbeiten wurden in der Ablassung der vorliegenden Bemerkungen herangezogen.

Jede Untersuchung der ursprünglichen Akkunnulation des Kapitals in einem bestimmten Land muß über zwei Hauptfragen Auskunft geben. Erstens, wie entstanden die großen, frei verfügbaren Kapitalien, die zur Gründung von kopitalistischen Unternehmungen notwendig sind? Und zweitens, wie gelangten diese Kapitalien in die Hände der Bourgeoisie, die allein fähig und bereit ist, sie in solchen Unternehmungen anzulegen?

Marx hat gewisse allgemeine Entwicklungslinien aufgezeigt, die dem Prozeß der Akkumulation überall zugrunde lagen. Aber unter welchen bestimmten bisterischen Bedingungen sich diese Prozesse in den einzelnen Ländern abspielten, welche fördernden und welche hemmenden Faktoren sich dabei geltend machten, das kann nur die Bestbeitung der historischen Quellen selbst zeigen.

Die ungleichmäßige Entwicklung des Kapitalismus beginnt schon in seinen allerfrühesten Stadien und beruht eigentlich auf einer ungleichmäßigen Entwicklung des Foudalismus selbst. Während zum Bei-

spiel in England der Feudalismus schon im 14. Jahrhundert in einem fortgeschrittenen Stadium der Auflösung begriffen war, begann er in Rußland erst um diese Zeit seinen Siegeszug. In Österreich, das am Kreuzweg dieser beiden großen Entwicklungslinien zwischen Ost und West lag, schlen es zwar auch schon zu einer verhältnismäßig frühen Zeit zu einer Lockerung der feudalen Bindungen und zu bemerkenswert kräftigen frühkapitalistischen Ansätzen zu kommen. Diese fanden, wie Tremel feststellt, ihren Boden vor allem im Berghau und in der Elsenindustrie. Aber anstati zu einer allmählichen Ausweitung der kapitalistischen Basis kam es im 16. und 17. Jahrhundert zu einer ausgesprochenen foudalen Reaktion, begleitet von einem entsprechenden Niedergang der gesamter, außerfeudalen gewerblichen und kommerziellen Tätigkeit. Zwischen dem österreichischen Frühkapitalismus des 15. Jahrhunderts und den Anfangen der eigentlichen kapitalistischen Entwicklung Im Zeitalter des Merkantilismus (18 Jahrhundert) besteht also heine Rohtmuttat, Aber nicht nur das, sondern auch die Grundlagen der Entwicklung sind in diesen beiden Perioden sehr verschieden. Während der Frühkapitalismus zweifellos ein bodenständiges Gewächs im Schoß der feudalen Gesellschaft war, wurde der merkantilistische Manufaktur-Kapitalismus vom absolutistischen Staat künstlich ins Leben gerufen, bevor noch eine genügende Akkumulation von Kapital staltge-funden hatte, um ihm ein normales Wachstum zu sichern.

Die Beweggründe dieser staatlichen Förderungspolitik sind nicht schwer zu erraten und werden von allen Autoren übereinstimmend dargelegt. Der Dreißigjährige Krieg und die darauffolgenden Türkenkriege hatten Österreich bankrott gemacht. Demgegenüber standen die rissigen neuen Erwerbungen der Habsburger (Ungarn und Böhmen), die zwar dem üsterreichischen Feudaladel gesegnete Jagdgründe boten, aber zur Erhaltung des großen militärischen Apparates, der zu ihrer dauernden Unterjochung notwendig war, vorläufig nichts beitragen konnten. Dazu kommt, daß England und Frankreich bereits in das Zeitalter des Kapitalismus eingetreten waren. Wollte Österreich als Großmacht überleben, so mußte es unbedingt eine none wirtschaftliche Basis für seine Armee und seinen Staatsapparat schaffen. Da sich aus den Bauern unmöglich mehr herauspressen licß, als ihnen bereits von den Grundberren und vom Staat gemeinsam abgenommen wurde, so blieb nur der Weg der Schaffung neuer Steuerzahler auf Grund einer von oben geförderten industriellen Entwicklung Österreichs.

Viel schwieriger aber ist die Frage zu lösen, warum sich die kapitalistische Produktionsweise selbst bei aller staatlichen Unterstützung so I ang sam durchsetzte, warum die Akkumulation nur so spärlich und zögennd vonstatten ging. Daß die von den merkantilistischen Theorelikern (Hörnigk, Becher usw.) mit lauten Propagandafanfaren angekündigten und vom Staat mit beträchtlichen Privilegien und Monopolrechten susgestatteten Manufakturbetriebe — die sogenannten "K. K. privilegierten Fabriken" — im großen und ganzen ein Versagen waren, wird allgemein zugegeben. Nicht nur blieb die Zahl dieser Betriebe bis ins letzte Drittel des Jahrhunderts tingen sehr gering (besonders wenn wir von den anders gelogerten Verhältnissen in Böhmen abschen), sondern

92

sie gerieten überdics samt und sonders in stäudige Zahlungsschwierig keiten, wobei der Slaat immer wieder eingreifen mußte, um einen vollständigen Bankrott zu verhindern. Dieses Schauspiel war keineswegs geeignet, neues industrielles Kapitel hervorzulocken, was eigentlich der Hauptzweck der Übung gewesen war.

Von den frühen Manufakturgründungen gelang es lediglich der Linzer Wollzeugfabrik (1672), eine mehr als lokale wirtschaftliche Bedeutung zu erlangen, aber auch diese Fabrik mußte mehrere Male künstlich soniert werden (1722 und 1737). Andere Unternehmungen, wie das Kaiserliche Manufakturhaus, die Wiener Traubenkmn-Ölfabrik, die Neuhauser Splegelfabrik, die Porzellanfsbrik und einige sogenannte Seidenfabriken, die in Wirklichkeit nur größere gewerbliche Betriebe waren, lebten entweder nur kurze Zeit oder mußten ihre Produktion ständig einschränken. Erst in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts setzte sich das Manufakturprinzip in der Baumwollversrbeitung durch, was durch das rasche Anwachsen der Zahl der Zitz- und Katunfabriken bezeugt wird.

Für diese triste Lage der Dinge werden schon in der älteren Literatur die verschiedensten Erklärungen gegeben, aber am häufigsten finden sich Hinweise auf zwei Hemminisse: erstens den Kapitalmangel, zweitens den Widerstand der einflußreichen Großhändler gegen die gonze habsburgische Manufakturpolitäk, Das erste dieser Argumente erklärt in Wirklichkeit nichts. Der Kapitalmangel war ja eben nur das Haupisymptom der Krankheit, deren Ursachen es zu finden gilt. Manche Autoren meinen, daß der Grund des Übels in erster Linie in dem ehronischen Budgetdefizit und dem damlt verbundenen unersättlichen Kreditbedarf des Staates zu suchen sei. Dieser Ansicht zufolge wären also die Mittel, die unter anderen Umständen dem industriellkapitalistischen Schlor zur Verfügung gesiellt worden wären, durch hohe Zinsen angelockt, im hungrigen Magen des Staates verschwunden. Diese Argumentation ist sicher nicht von der Hand zu weisen, insbesondere im Zussemmenhang mit anderen kredithemmenden Faktoren in der staatlichen Finanzpolitik, wie Münzverschlechterung usw., aber es scheint doch keine zureichende Erklärung für eine so tiefgehende Erscheinung zu sein. Auch in Frankreich war der Staatssückel unersätilich, aber trotzdem konnte sich dort der Kapitalismus im 18. Jahrhundert breit entfalten.

Was die Abneigung der Großhändler gegen die Manufakturea botrifft, so ist diese ehenso wie der Kapitalmangel eine unbestreitbare Tatsache. Nicht nur, daß die Großkaufleute die Regierung ununterbrochen mit fabriksfeindlichen Petitionen und Gutachten bestürmten das taten ja auch die Zünfte. Zum Unterschied von den Zünften batten sie aber gewisse wirtschaltliche und politische Machtmittel in Händen, deren Anwendung den neuen Fabrikanten ganz empfindliche Schwierigkeiten bereiten konnte. Hierher gehürt zum Beispiel der häufige Boykott der Fabriken durch den Handel, sowohl in bezug auf die Abnahme ihrer Erzougnisse als auch auf ihre Belieferung mit Rohprodukten. Ein klar zutage liegender Beweggrund für diese Handlungsweise war natürlich die enge Verbindung zwischen der Manufakturpolitik und dem sogenannten Prohibitivsystem zur Ausschaltung von Importen,

93

die für den Großhandel die wichtigste Profitquelle darstellten. Aber auch diese Erklärung kann nicht ganz befriedigen. Denn man sollte annehmen, daß eine prosperierende Industrie durch die Ausweitung des gesamten inneren Marktes bald einen Ersatz für den verlagenen Importgütermarkt hätte schaffen müssen. Weiters läge der Gedanke nahe, daß gerade der Großhandel, der ja auch das Kreditwesen in der Hand hielt, in steigendem Maß selbst von den neuen Möglichkeiten Gebrauch machen und sich mit etwas größerem Eifer in den kapitalistischen Prozeß hätte einschalten müssen.

Der unbefriedigende Charakter der melsten Versuche, die langsame Akkumulation des Kapitals in Österreich, und die Rückständigkeit des Kapitalismus überhaupt zu erklären, scheint vor allem an einer mangelnden Erkenntnis des engen Zusammenhanges zwischen der Entwicklung der kapitalistischen Kräfte und der internen Entwicklung der agrarischen Verhältnisse zu liegen. Das Buch Eva Priesters enthält zwar in dieser Hinsicht viele interessante Gedankengänge, gibt im allgumeinen aber eine höchst übertriebene Vorstellung vom Ausmaß der kapitalistischen Aktivität in der Manufakturperiode. Diese Jalsche Einschätzung hindert die Autorin daran, das Problem in seiner ganzen Schäufe zu sehen. Von den neueren bürgerlichen Autoren dürfte der eingangs erwähnte A. Hofmann der erste sein, der sich ernsthalt mit den Ursachen und den wirtschaftlichen Folgen der feudalen "Renalssance" ausrinandersetzt. Obwohl sein Tatsachenmaterial auf Oberösterreich beschränkt ist, haben seine Resultate zweifellos eine allgemeinere Bedeutung,

Es handell sich hier um das Problem des Einflusses der Geldwirtschaft auf die österreichischen Agrarverhältnisse. Als Resultal der Diskussion der sowjetischen Historiker über den Übergang vom Feudalismus zum Kapitalismus sind wir jedenfalls davor gewarnt, diesen Einfluß schematisch als entweder geradlinig auf die Auflösung aller feudalen Heziehungen (westliches Muster), oder umgekehrt ebensu geradlinig auf die von Leibeigenen betriebene Gutswirtschaft (östliches Muster) gerichtet zu schen. Was nach Hofmann in Östermich entstand, ist eine Mischform aus diesen beiden Entwicklungsrichtungen, die er als "Wirtschaftsherrschaft" bezeichnet. Dabei bleibt die bäuerliche Wirtschaft im großen und ganzen unangetastet, die persönlichen und Besitzrechte des Bauera erleiden nicht notwendigerweise eine radikale Verschlechterung. Aber der Gutsherr schaltet sich in erhöhtem Maß in die Kontrolle der landwirtschaftlichen Produktion ein und erstreckt seine Tätigkeit auch auf die ländliche gewerbliche Produktion. Gleichzeitig verwandelt er sein Territorium in einen "monopolistischen Binnenmarkt", in dem er als der einzige Käufer der Produkte seiner Untertanen und als ihr einziger Lleierant auftritt. Der Auslausch zwischen Stadt und Land, der früher ein eifrig gehütetes Vorrecht der städtischen Kaufleute war, gerät immer mehr in die Hände der Grundherrschaften.

Was sind nun die Auswirkungen dieses Systems für die Entwicklung des Kapitalismus? Offensichtlich gerät auf diese Weise ein bedeutender Teil der Profite des Binnenhandels in die Hände der feudalen Klasse und wird zur Grundrente zugeschlagen. Der steigende Ertrag der Grundrente wiederum verlockt das städtische Bürgertum daze, Grund und Baden zu erwerben, anstatt sich dem Handel oder Gewerbe zu wieden. Tatsächlich kam es such im 16. und 17. Jahrhundert zu zahlreichen Laudkäufen von Bürgern, die damit Adelsrechte erwarben und aus dem kapitalistischen Prozeit ausschieden. An ihre Stelle traten nicht selten ausfändische Prozeit ausschieden. An ihre stelle traten nicht selten ausfändische Verzeit ausschieden. An ihre stelle traten nicht selten ausfändische Verzeit ausschieden. An ihre stelle traten nicht selten zur Vertreitung der Bauern von der Scholle, daher fand auch keine rasche Bildung eines Arbeitsmarktes statt, wie dies bei der Organisation der Gutswirtschaft geschieht. Alles in allem kann also gesagt werden, daß die besondere Form, die die faudale Reaktion in Österreich annahm, der kapitalistischen Akkumulation außerordentlich gruße Hemminisse in den Weg legte.

Was aber, könnte man fragen, geschah mit der akkumulierten Grundrente? Warum fand diese nicht ihren Weg in die Manufakturun, wie das zum Beispiel in einem nicht unbeträchtlichen Grad in Böhmen der Fall war, wo dle Gutswirtschaft mit leibeigener Arbeitskraft vorherrschte? Der erste Teil der Frage ist nicht schwer zu beantworten. Was in diesem so "kapitalarmen" Österreich mit den ricsigen Einkünften des Feudaladels geschah, lehrt ein Blick auf die obenso kostspieligen wie schönen Baudenkmäler des Barock, die zu einer Zeit entstanden, da der Stast um wenige tausend Gulden betteln gehen mußte und sich in ganz Österreich nicht genug Kepital fand, um etwa die Linzer Fabrik auf eine gesunde finanzielle Basis zu stellen. Für das geringere Interesse der österreichischen gegenüber den böhmischen Grundhertschaften an der Errichtung eigener Manufakturen ist wahrscheinlich zumindest zum Teil der Umstand verantwortlich, daß die österreichischen Bauern dank der Erhaltung three Wirtschaften in einer wesentlich besseren Position waren, sich gegen ihre Hevanziehung zur industriellen Sklavenarbeit zur Wehr 2u setzen,

Eine andere Frage, die einer eingehenden Untersochung wert wäre, ist die außeroroentliche Zähigkeit des Verlagsaystems in Österreich. Der Verlag — das heißt die Ausgabe des Rohmaterials durch den Großhändler an Heimarbeiter und die Abnahme des fertigen Produktes durch denselhen zu fixen Sätzen — ist zwar eine Vorform der kapitalistischen Produktionsweise, die aber von einem bestimmten Punkt der Entwicklung an zu einem Hemmnis der weiteren Entfattung der kapitalistischen Kröfte werden kann. Unter welchen Umstönden und warum das so ist, hat der englische Marxist Dob b theoretisch dargelegt. Interessanterweise kommt Hofmann auf ganz anderen Wegen zu einer ähnlichen Schlußlogerung, indem er auf die "starke Bindung dieser Verlagsproduktion an die agrarwirtschaftliche Rohstoftlieferung und die ländliche (d. h. (eudale) Sozialstruktur" hinweist.

Ein guns Beispiel für die Vorherrschaft der Intercssen des Handels gegenüber denen der Produktion im Verlagssystem bietet die Steyrer Eisenindustrie. Diese wurde vom 16. Jahrhundert an, von den Radwerken bis zu den fectigen Messern, von den Steyrer Eisenhändlern im Wege des Verlags finanziert. Die Handwerker sanken zu vollkommener Abhängigkeit von den Verlegern hinunter. Der klassische Prozeit der Enteignung des Handwerks ging langsam, aber sicher vor sich. Aber weit davon entfernt, etwa selber in die Produktion einzusteigen und diese mit Kapital zu verachen, kümmerten sich die Verleger ausschließlich um die Handelsseite. Wenn die Konjunkturlage es als günstig eracheinen ließ, exportierten sie den Stahl als Halbfabrikat und ließen die heimische Produktion aus Mangel an Rohmaterial zugrunde gehen. Unter diesen Umständen gerieten sie bald selbst in Abhöngigkeit von ihren ausländischen Kunden, so daß die ganze Steyrer Industrie leizten Endes von den sliddeutschen Zentren aus beherracht wurde.

Die absolute Vorhausschaft des atagnierend gewordenen Verlagswesens ist offensichtlich auch verantwortlich dafür, daß die gewerblichen Produzenten selbst durch die ganze Manufakturperiode bindurch nicht zum Zug kamen. Die wenigen Fabriken des 18. Jahrhunderts wurden ausschließlich von in- und ausländischen Großhändler-Verlegern gegründet, wenn sie nicht unter mehr oder weniger mildem biberem Druck von den Finanzieren und Bankiers finanziert wurden (wie z. B. Simon Wertheimer, der auf kaiserlichen Wunsch die Spiegelfabrik retten mußte). Aus dem Handwerkerstand konnten sich jedoch in dieser Zeit nicht einmal einzelne Meister zu Fabrikanten entwickeln. Diese Tatsache steht im Gegensatz zu der frühkapitalistischen Feriode des 15. Jahrbunderts, in der solche Erscheinungen gar nicht so selten waren. Erst ganz zu Ende des 18. und in steigendem Maß vom Beginn des 19. Jahrhunderts an scheinen unter den Fabriksgründern wieder ehemalige Handwerker auf.

Als wesentliche Schlußfolgerung aus dem Gesagten würde sich ergeben, daß es in Österreich vielleicht nicht so sehr an der Bildung von Kapital mangelie, als daß die Transferierung dieses Kapitals in die Hände burgerlicher Unternehmer blockiert war. Der von den österreichischen Bauern und Handwerkern erzeugte Beichtum wurde teils im Luxuskonsum des Feudaladels verpulvert, teils von einem für Österreich viel zu großen Militärapparat aufgefrassen und teils wiederum an das Ausland verloren. In der für die Anfänge des Kapitalismus entscheidenden Periode trat sogar anscheinend ein Rückfluß von Kapital und Einnahmequellen vom Bürgertum zum Feudaladel ein. Das entscheidende Kettenglicd in diesem Bild dürfte in der inneren Entwicklung der Agrarverfassung in der Periode der feudalen Reaktion zu suchen sein. Wenn auch diese Gesichtspunkte hler im Vordergrund stehen, so soll damit keineswogs die Bedeutung solcher immer wieder angeführter Faktoren, wie zum Beispiel die Verlagerung der Handelswege, die Folgen der Gegenreformation und des 30jährigen Krieges usw., für die wirtschaftliche Gesamtentwicklung Österreichs geleugnet werden. Die Einordnung aller dieser mannigfaltigen Zusammenhänge in ein halbwegs einheitliches Bild ist vorläufig noch der Zukunft vorbehallen.

M. R.

96

# Marxismus und Humanismus

Adam Schaff über Toleranz und Unversöhnlichkeit

### Von Marie Rapp

Mit dem "Tauwetter" in der Philosophie beginnt naturgemäß der Wärmestrom, der in der eisigen Atmosphäre des Stalinismus kaum mehr zu verspüren war, wieder lehendiger zu sprudeln. Professor Adam Schaffs kürzlich in Wien gehaltener Vortrag über "Marxismus und Humanismus" gehört in diesen Zusammenhang. Zwar erwähnte der polnische Marxist weder den Namen seines "republikflüchtigen" Kollegen Bloch, noch benützte er dessen elwas eigenwilliges Vokabular. Nichtsdestoweniger hatte das, was er sagie, so manches mit den beiden Strömen zu tun, teils unter dem besonderen Aspekt einer philosophischen Streitfrage, teils unter dem allgemeineren Aspekt des Freiheitsproblems. Der vortiegende Artikel will lediglich einige Fragen aus dieser Problematik herausgreifer, nicht über den Vortrag als solchen referieren.

#### Der Streit um die Frühschriften

Beginnen wir also mit der erwähnten Streitfrage. Auf der technischen Ebene handelt es sich um den Rang der Marxschen Frühschriften, insbesondere des 1932 erstmalig veröffentlichten Manuskriptes "Nationalökonomie und Philosophie" (1844) im Marxschen Gesamtwerk.

Wo die Trennungslinic verläuft, wurde von Schaff klar gesagt. Nach der konservitiven und heute noch sowjetisch-offiziellen Ansicht enthalten diese Frühschriften nur den ersten unreifen Ansatz zum späteren Werk und haben daher für die Siandeutung der Marxschen Lehre keine maßgebliche Bedeutung: Im ersten Band der Gesamtausgabe des Instituts für Marxismus-Leninismus (1953) wird noch die Nicht-Aufnahme der oben erwähnten Schrift mit dem Hinweis auf Ihren "idealfstischen, linkshegelisnischen" Charakter begründet. Demgegenüber verficht Schaff die These des "hegelianischen" Flügels in der marxistischenTradition, daß sich das Marxsche Denken erst von diesem Ansatz her voll erschließen lasse, ja ohne diesen gar nicht richtig verstanden werden könne. Demvach sind die Frühschriften, einschließlich des "idealistischen" Essays aus dem Jahre 1844, ein integrierender Bestandteil des Gesamtwerkes.

Dieser Streit um die Frühschriften ist keine bloß scholastische Angelegenheit. Es geht hier, wie in allen gegenwärtigen Kontroversen im marxistischen Lager, um die Rehabilitierung einer alten, oft abgeschworench, aber nie ausgerotteten Häresie, um einen immer wieder überkitteten, aber nie wirklich zusammengeschweißten Bruch in der Geschichte der Doktrin. Die Abneigung der sowjetischen Marxisten gegen die gleichrangige Behandlung der Marxschen Frühschriften hat ihren guten Grund in den Erfahrungen der Vergangenheit. Wer sich vom "Wär-mestrom" des Jugendwerkes von Marx einfangen lich, erwies sich meist als übersensitiv gegen die "heilsame Källe" der revolutionären Gewalt. Der Weg der beiden größten zeitgenössischen Denker des Marxismus, Georg Lukacs und Ernst Bloch, legt dafür beredtes Zeugnis ab. Die Geisteshaltung beider wur-zelt im humanistischen Kredo des jungen Marx.

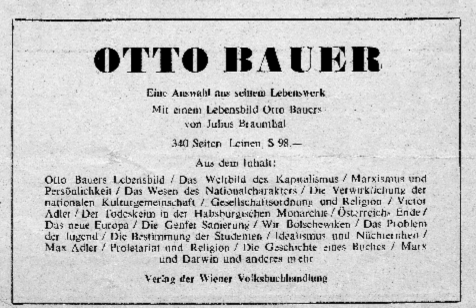
Lukacs zwar hatte sich zu verschiedenen Malen von den "hegelianischidealistischen" Verirrungen seines Erstlingswerkes "Geschichte und Klassenbewußtsein" distanziert. Mehr noch, er hatte es als "reaktionär wegen seines Idealismus, wegen seines Leugnens der Dialektik in der Natur, wegen seiner mangelhaften Auffassung der Widerspiegelungstheorie" verdammt. Aber was nützte das alles im Jahre 1956? Noch immer war die Haltung des Rebellen Lukacs von demselben suspekten Ansatz der Frühschriften her bestimmt, der sich somit als Vorfeld der revisionistischen Positionen der Gegenwart in der Philosophie enthülf4.

"Die Zukunft " Wien Heft 5, 1963

#### Marx bleibt widerspruchslos

Auf diesem Vorfeld also steht Adam Schaff, außerhalb des offiziell abgesteckten Zauns um die Lehre. Er machte auch klar, wo er seinen eigenen Zaun zicht, nämlich dort, wo versucht wird, einen Widerspruch zwischen den Frühschriften und dem reifen Marx, zu konstruieren. Seine energische Ablehaung jeder solchen Konstruktion verband er mit einem beredten Plädoyer für die Auflassung, daß sich alle Teile des Werkes, von der ersten bis zur letzten Zeile, widerspruchslos zu einem Ganzen fügen. Das Marxsche Weltbild, richtig verstanden, das heißt bis zum Ende von der humanistischen Kenzeption des Jugendwerkes aus durchleuchtet, bildet für ihn noch immer einen fugenlosen Bau.

Es ist schade, daß Schaff keine Zeit fand, gerade auf diese, die eigentlich zeutrale Frage an Hand der konkreten Streitpunkte näher einzugehen. Es ist doch unverkennbar, daß in allem, was Marx vor dem "Kommunistischen Manifest" schrieb, die Akzente sehr anders gelagert sind als in manchen seiner eigenen späteren Werke, und vor allem anders als bei



Engels. Schaff selbst brachte ja diese Akzente voll zur Geltung, indem er die Leitmotivo des "durchgeführten Humanismus" (dies ist ein Ausdruck von Marx) der Jugendperiode abwandelte: Die Erschaffung des Menschen und seiner Geschichte durch sich selbst, die Bestimmung des Menschen zur vollen Entfaltung seiner immanenten Fähigkeiten, die Entfremdung und die Überwindung der Entfremdung in der "Selbstverwirklichung".

Sicher ist die Frage nicht von der Hand zu weisen, ob der später so schart herausgearbeitete. Gegensatz von Idealismus und Materialismus in diesem Bezugssystem nicht bereits aufgehoben oder jedenfalls irrelevant ist. Noch weniger kann man über die Schwierigkeiten hinweggehen, die eine widerspruchslose Einordnung der Hauptkategorien des historischen Materialismus, wie "Überbau" und "Unterbau", "Primat der ökonomischen Sphäre" usw., in diesem Rahmen bietet. Die in diesem Zusammenhang so oft zitierte Stelle bei Engels, wo das Frimat der ökonomischen Sphäre auf die "letzte Instanz" aufgeschoben wird, kann ge-wiß nicht als endgültige Klärung dieses Problems betrachtet werden. Sie zeigt doch eher die Schwierigkeit auf, als daß sie sie k.t! Der Unterschied zwischen einem interdependenten und einem determinierten System ist nicht dadurch beseitigt, daß man die kausale Kette noch so sehr verlängert.

#### Neues Licht auf den "Volgärmarxismus"

Auch mit dem Hinweis Schaffs, daß der "ökonomische Determinismus" bloß ein Produkt des "Vulgärmarxismus" sei, ist es nicht getan. Es ist zwar ein Schritt vorwärts, wenn er gleichzeitig anerkennt, daß dieser so häufig als Deus ex machina dienende Vulgärmarxismus nicht von antimarxistischen Ignoranten, sondern von zwei Generationen von Marxisten selbst in die Welt gesetzt wurde und daher als "eigenständige Ausprägung" der marxistischen Tradition betrachtet werden milsze. Es ist ein Fortschritt, aber es genügt nicht. Es wirft im Gegenteil die weitere Frage auf, wie es kommen konnte, daß der Meister von seinen eigenen Jüngern so lange und so gründlich mißverstanden wurde, daß man nach bundert Jahren noch immer gegen massive Mißverständnisse im eigenen Lager kämpfen muß.

Eine naheliegende Antwort ware, daß es sich eben nicht um Mißverständnisse handelt, sondern um das Sichtbarwerden der ungelösten Widersprüche, die in der Lehre selbst liegen. Mit der Anerkennung eines marxistischen Vulgärmarxismus führt das Denken Schaffs zwar knapp bis zu dieser Lösung des Dilemmas heran, aber in gerade noch sicherer Distanz macht es kehrt. Marx selbst muß widerspruchslas bleiben. Hier verläuft vorläufig die Gronze der in Polen innerhalb der Kommunistischen Partei tolerierten revisionistischen Tendenzon. (Womit in keiner Weise angedeutet werden soll, daß Schaff etwa nicht seine persönlichen Ansichten zum Ausdruck brachte.)

#### Hie Rhodus, hic ...?

Diese Grenzziehung ist begreiflich. Überschreitet man die Grenze, gelangt man zum offenen Revisionismus der Auffresundon eines anderen polnischen Philosophen: Leszek Kolakowski, Für Kolakowski besteht die Aufgabe der Marxisten in unserer Zeit darin, beim Abtragen der brüchig gewordenen Teile des Lehr-gebäudes selbst Hand anzulegen, um aus den Grundmauern solide Bausteine für eine neue "humanlslische Linke" zu gewinnen. So heißt es bei ihm: "Der Begriff "Marxismus" bedeutet, so verstanden, keine Doktrin, die nur total bejaht oder total abgelehnt werden kann, sondern eine lebondige philosophische Inspiration, cinen Impuls, der im sozialen Ge-dächtnis der Menschheit fortwirkt

Abonnements and die

"Z U K U N F T", die sozialistische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur, nimmt die Verwaltung der "Z u k u n f t", Wien V, Rechte Wienzelfe 97, entgegen, und zwar zum Preise von 50 S (einschließlich Zusendung) für ein holbes Jahr und 100 S für ein genzes Jahr.

Auch die Trafiken nehmen Bestellungen auf din "ZUKUNFT" entgegen

und seinen beständigen Einfluß den . neuen und wertvollen Gesichtspunkten verdankt, um die er unseren Geist bereichert hat." ("Der Mensch ohne Alternative", Seite 23.)

Ganz im Gegensatz zu seinem so-chen zitierten Landsmann besteht Schaff mit maximaler Betonung auf der scharfen Trennung zwischen dem marxistischen und dem nichtmarxistischen Lager, auf der "Unversöhn-lichkeit" und Unerbittlichkeit des ideologischen Kampfes, auf der Unmöglichkeit von Konzessionen an den "Gegner". Es war dies übrigens der einzige Teil seines Vortrags, aus dem der harte, kalte Klang der alten Formelsprache herauszuhören war. Man hatte das Gefühl, als ob da einer, schon am "springenden Punkt" angelangt, mit überlauter Stimme verkündete, daß er nicht springen werde; und als ob er doch schon wüßte, daß er letzten Endes den Sprung worde wagen müssen. Aber um das zu begründen, müsssen wir zunächst über Schaffs Verhältnis zur geistigen Freiheit berichten.

#### Toleranz bis zum "Risiko der Niederlage"

Dieser Bericht fällt im ganzen crfreulich aus, aber man muß sich im klaren sein, daß es nur um den Bereich der akademischen Freihelt. ging. Von politischen Rechten war nicht die Hede. Was aber jenen Bereich betrilft, so hatte Schaff einiges zu sagen, was weit über die allgemeinen Beleuerungen des guten Willens hinausging, die man im Gespräch mit Kommunisten gewohnt ist. Er legte sich in präziser Form darauf fest, daß der ideologische Kampf ausschließlich mit geistigen Waffen zu führen sei, und aner-kannte das Recht der Nicht-Marxisten - offenbar dachte er in erster Linic an die Katholiken auf einen entsprechenden Zugang zu den Lchrstühlen und zur freien Außerung ihrer Lehrmeinungen. Auf dem Gebiet der wissenschaftlichen Auseinandersetzung dürfte dics in Polen tatsächlich schon halbwegs gesicherter Boden sein. Vor allem aber ließ cine Wendung aufhorchen, die ein bemerkenswert präzises Bekenntnis zu den Spielregeln der Demokratie beinhaltete. Wörtlich sagte Schaff: "Wir akzeptieren die Herausforderung des offenen geistigen Kampfes, selbst auf das Risiko einer Nieder-lage hin." Nach Jahren und Jahr-zehnten der dialektischen Spiegelfechterei mit dem Begriff der Freiheit sind diese Worte aus dem Munde cines Kommunisten in der Tat bedeutsam.

Donn mit dem Erkennen und Inkaufnehmen des Risikos der Demokratic hoginnt das Gespräch über die Freiheit im konkreten Sinn der liberalen Tradition. Der von der Wurzel her durch die fragwürdige Kopplung mit der "historischen Natwendigkeit" mystifizierte Freiheitsbegrift des doktrinären Marxismus-Leninismus wird damit aufgegeben oder zumindest für die praktischen Zwecke der Diskussion über die staatsbürgerliche Freiheit ausgeklammert. Das ist die Voraussetzung eines echten Gesprächs, in dem beide Seiten mit demselben Wort dasselbe meinen. Es ist eigentlich erstaunlich, wie leicht diese berühmte "semantische" Schwierigkeit aus dem Weg geräumt werden kann, wenn nur der Wille vorhanden ist.

#### Gibt es ein "unversöhnliches" Gespräch?

Diesen Willen, die Bereitschaft zum Gespräch, hat Professor Schaft sehr glaubwürdig gemacht. Wir bezweifeln nicht, da3 er persönlich den geistigen Zwang ablehnt und die An-wendung von Zwangsmethoden der alten Art in seiner Heimat verurteilen würde. Wie paßt nun die schroff betonfe "Unversöhnlichkeit" des ideoogischen Kampfes zu dieser Hallung? Gewiß, ein direkter Wider-spruch besteht hier nicht. Der Verzicht auf die Gewalt zur Durchsetzung der eigenen Idcologie ist nicht von vornherein unvereinbar mit dem zähen Beharren auf den eigenen ideologischen Positionen. Doch be-steht die Frage zu Recht, ob damit nicht das Gespräch im eigentlichen Sinn des Wortes überflüssig wird. Einem Gelehrten vom Range Schaffs kann die simple historische Erfahrung knum entgangen sein, daß die größen geistigen Auseinander-setwongen der Menschheit nie mit dem totalen Sieg der einen und der totalen Niederlage der anderen Seite enden. Das Gespräch erweist sich vielmehr als ein nie endender Prozeß des produktiven Verschleißes der urprünglichen theoretischen Systeme und Lehrmeinungen im Licht der nöuen gesellschaftlichen Erfahrungen, des veränderten gesellschaft-lichen Seins, Marx und Engels wuß-ten sehr wohl, daß auch ihr System in diesen unausweichlichen Prozeß des geistigen Stoffwechsels eingehen würde. Und von da gesehen, müßte sich Professor Schaff keine Gedanken über ein "Risiko der Niederlage" machen. Die umstürzenden Impulse, die vom Marxismus ausgegangen sind, haben längst ihren Weg in das Gedankengut allgemeine der Menschheit gefunden, aus dom sie heute nicht mehr fortzudenken sind. Marx kann keine Niederlage mehr crleiden; wohl aber ein Marxismus-Leninismus, der weiter auf der. "Un-versöhnlichkeit" und der "Reinheit der Lehre" beharrt.

Denn letzten Endes ist die prinzipielle Unversöhnlichkeit in der Theorie nur der ideologische Unterbau der Unversöhnlichkeit in der Politik, das beißt unter den heutigen Bedingungen ein Ausdrues des Mächtmonopuls der Kommunistischen Partei. Sie ist überhaupt keine theoretische, sondern eine rein politische Position. Als solche aber hindert sie das, worauf es beute ankommen würde, nämlich die Sammlung einer neuen sozialistischen und humanistischen Linken, wie Kolakowski es nennt. Daß dieses Problem Schaff zumindest beumruhigt, wurde in der Diskussion klar. Das Prinzip der Unversöhnlichkeit, meinte er in seinem Schlußwort, würde sich wohl eines Tages überleben, aber erst dann, "wenn alle Sozialisten geworden sind". Dann werde der Marxismus seine Aufgabe in der Welt erfüllt haben, dann erst könne sich der Gegensatz zwischen dem marxistischen und dem nichtmarxistischen Lager überleben und einer neuen Synthese Platz machen.

Und damit sind wir zum Schluß wieder am "springenden Punkt". Schaft weiß also doch, daß der Sprung gewagt werden muß, daß der "Zaun um dle Lehre" nicht ewig stehen kann. Aber ist die Vorbedingung realistisch? Merden überhaupt jemals "alle" Sozialisten sein? Und vor allem, wer wird darüber zu richten haben, wer ein Sozialist ist und wer nicht? Die Philosophen oder dieselben Behörden, denen es in der Vorgangenheit notorisch schwergefallen ist, zwischen guten Kommunisten und Agenten des Imperalismus zu unterscheiden?

Es ist nicht ausgeschlossen, daß die polnischen Praktiker den richtigen Ausweg früher finden als die polnischen Philosophen. Es wäre nicht das erstemal in der Geschichte, daß die Praxis vor der Theorie über das Hindernis gehüpft ist.

Neue interessante Broschüren Der österreichische Sozialismus Edith Reich nach 1945 und seine Stellung zur Wirtschaft 144 Sellen Karl, S 38 .---Ernst Mayer Schule und Gegenwart Aufgeben und Möglichkeiten in der industriellen Wirtschaft 40 Seiten Kari, 5 10.50 Felix Butschek Der gelenkte Mensch Von Marx bis heute 64 Seiten Kart, S 18 .-Zeittafel der österreichischen Else Klose Arbeiterbewegung von 1867 bis 1934 52 Selten Karl. S 12 .---Das reiche Österreich Ernst Winkler Mil 15 Bildern, 48 Seiten S 11,50 Fritz Sternberg **Die Zukunft Europas** In der neuen Periode der Wolfgeschichte 40 Seiten Kart, S 9.50 Edgar Schranz Wegweiser durch die Sozialversicherung Neuester Stand yom 1, 1, 1963 116 Seiten Kart, S 28,---VERLAG DER WIENER VOLKSBUCHHANDLUNG Maria Szecsi

# Utopic und Gegenutopic

Die geistige Bewegung, die sich als "Noue Linke" präsentiert, kann nur als totale Revolte gegen die klassische Tradition des Marxismus verstanden werden. Sie hat, in nicht viel mehr als einem Jahrzehnt, eine geschlossene Gadankenwelt produziert, die in jeder Weise die verkehrte Matrix dieser Tradition daratellt. Das geht zusammen mit dem Rückgriff vom alten auf den jungen Marx, von der Ausbeutung auf die Entfrendung, von der soziologischen Methode auf die reine Dialektik, vom Rationalismus auf die Romantik und schließlich - last not least - von der Wissenschaft auf die Utopie. Mit dieser Wendung war so mancher positive Ansatz verbunden. Sie begann im und mit dem Prozeß der Entetalinisierung als Akt der Befreiung von einem unbrauchbar gewordenen Dogma, mit einem frischen Blick auf die Wirklichkeit der modernen gesellschaftlichen Formationen und einem aktiven humanistischen Engagement, das gleichseitig eine Öffnung zur pluralistischen Auffessung der Demokratic im Sinne der liberalen Tradition bedeutste. Eine wahre Sternstunde marxistischer Erneuerung schien unter dem Banner eines weltoffenen "sozialistischen Humanismus" anzubrechen. Wer heute im Westen zumindest - das Feld überblickt, wird solche Hoffnungen kaum mehr hegen.

Janner 68 fris "Forum

Denn der geistige Raum, den die neue Bewegung gewonnen hat, wird zusehende von jener entfesselten, fanstischen Sozialromantik besetzt, für die Herbert Marcuse federführend zeichnet. Damit aber wird der eben erst gefundene Kontakt zur Wirklichkeit durch ein neues doktrinäres Scheme verbeut, das konkret-humanistische Engagement einer neuen ideologischen Besessenheit geopfert und die Türe su einer demokratischen Bafriedung der Industriegesellschaft fester zugeschlagen denn je. Diese Entwicklung hängt nichts weniger als zufällig mit der Wiederbelebung des "Geistes der Utopie" zusammen. Denn eben dieser Geist, so sehr er auch mit philosophischer Würde und ethischem Glenz ausgestattet in Erscheinung tritt, neigt seit jeher dazu, sich mit einer gänzlich unfruchtbaren, in letzter Konsequens terroristisch-nihilistischen Radikalität zu fusionieren. Die sozialistische Utopie trägt, des ist ihr inneres Gesetz, ihre eigene Gegenutopie in sich.

Zur Erhärtung dieser These ist leider eine längere historische Abschweifung notwendig. Nach klassisch-marxistischer Auffassung hat Marx die Utopie überwunden. (Engels' Aufsate über die "Entwicklung des Sozialismus von der Utopie aur Wissenschaft" lieferte hiersu den niemels angezweifelten Text.) Noch neomarxistischer Auffassung hat er sie - die Formulierung stammt von dem stats glücklichen Formulierer Ernst Fischer - wohl "aufgehoben", aber nur in jenem Doppelsinn des Wortes, in dem "aufheben" zugleich "aufbewahren" bedeutet. 1) Meiner Auffassung nach hat er weder "überwanden noch aufbewahrt, sondern vielnehr die eigentliche sozialistische Utopie überhaupt erst geschaffen. Sofern man nämlich, und derum geht es je heute, unter diesen Begriff den Ent-wurf eines idealen gesellschaftlichen Zustands versteht, hat es vor Marx gar keine echte Utopie, jedenfalls keine, die einer modernen Arbeiterbewegung als Inspiration hätte dienen können. gegeben. Denn erst er hat an die Stelle der finsteren Karikaturen eines kommunistischen Zwangsstastes, die seine "utopischen" Vor-

1) E. Fischer, Kunst und Koeristenz, S. 51

- 2 -

läufer entworfen hatten, jene lichte Vision des sozialistischen Endziels gesetzt, die dem Freiheitsstreben der Menschen ebenso wie ihrem Streben nach Gleichheit und Solidarität gerecht wird. Erst er hat den magischen Kreis geschlossen, in dem die Ziele der Geschichte mit jenen der Arbeiterklasse letztlich im vollendeten Reich der Freiheit, jenseits allen Zwangs, zusammenfallen. Erst diese und keine andere Utopie hat die Massen mobilisiert und die linke Intelligens in ihren Bann geschlagen.

Die ideale Vollkommenheit des Marx'schen Entwurfes wurde freilich um den Preis jeder Konkretheit hinsichtlich der historischen Vermittlungen zu dem fernen Endsiel erkauft; und das Ziel selbst wurde nicht als zu verwirklichendes Ideal postuliert, sondern als bloße Entdeckung, oder wenn man will Aufdeckung, des Resultate, dem die dialektische Bewegung der Gesellschaft ganz von selbst, über die Bewüßtwerdung des Proletariats, zustrebt. Eben diese metablistorische Dimension, die den Marx'schen Ansatz auszeichnet, erlaubte die praktische Bewältigung der des naiv-utopischen Denken Setticenscher Schrärenerei anhaftendem Radikalität, die sich ja zu Marxens Zeiten schon längst hemmend auf die Entwicklung der Arbeiterbewegung auswirkte. Sie hatte gleicheam einen Sterilisierungseffekt. Das "Endziel" lag je nun in so weiter Ferns, an außersten Rand des historischen Horizonts, daß won es in der täglichen Arbeit (und das heißt sowohl in der theoretischen wie in der unmittelbaren politischen Arbeit) besten Gewissens aus den Augen verlieren konnte; zuden erschien die Herbeiführung dieses Ziels nicht mehr als Auftrag bestimmter Menschen, sondern war dem wunderbaren Mechanismus der historischen Notwendigkeit überentwortet worden.

- 3 -

So gewappnet konnte sich die Sozialdemokratie im Hier und Nun auf die dringenden Aufgaben konsentrieren, die die Wirklichkeit der kapitalistischen Industriewelt immer gebieterischer an sie herantrug. Gleichzeitig aber durften ihre Anhänger den Glauben en die paradiesischeste aller diesseitigen Utopien weiter im Herzen tregen, ohne daß dies den Glauben en die strenge Wissenschaftlichkeit der Marx-schen Gesaatkonzeption störte. Des Verhältnis der Marxisten der klassischen Tradition suf Ütopia wer zwar fest, aber geheim. Die Dame konnte jederzeit verleugnet werden.

Die "Neue Linke" - von Bloch und Prome bis Marcuse - het des 22heime Verhältnis in ein offenes ungewandelt. Sie "bekennt" sich zur marxistischen Utopie als Summa der ethischen Ziele des Sozialismus, wobei sie mit einer Fülle von Deutungen dieses zweispältigen Begriffe aufwartet: Hoffnung, Nöglichkeit, Entwurf, Modell sind die am häufigsten auftauchenden Chiffren in ihrer Terminologie. Aber welche Chiffre immer verwendet wird, um die ... Eluft zwischen Wirklichkeit und Ideal irgendwie zu überbrücken, und so sehr sich manche Vertreter dieser kichtung der demit verbundenen Gefahr des Reslitätsverlustes bewußt sind, das einzel ausgesprochens Wort läSt sich nicht mehr an die Leine legen, ce aktiviert die grenzenlosen Schneüchte und grenzenlosen Leidenschaften, an die sein emotionaler Appell gerichtet ist und schweamt mit dem, wissenschaftlichen Überbeu der klassischen Interpretation auch die echte wissenschaftliche Disziplin hinweg, die in dieser fredition immerhin gepflegt wurde. Die einbekannte Utopie drängt sur Verwirklichung, eber ihre Verwirklichung ist nicht nur prektisch, sondern such gedanklich unmöglich,

- 4 -

ohne mit ihren eigenen Zwecken in unlösberen Widerspruch zu geraten. Eben daran sind die neiven Utopisten der vormarxistischen ärs in so spektakulärer Weise gescheitet. Mir scheint es schon heute reichlich evident, des ihre modernen Nachfahren, trots ihrer gewaltigen philosophischen Überlegenheit, aus genau denselben Gründen zum Scheitern verurteilt sind.

\*\*\*

Soweit die klassischen Marzieten die Zukunftestestmodelle ihrer kommunistischen Vorläufer inhaltlich kommentierten (ihr Hauptcinvand war ja gegen den Versuch solcher "sus des Kopf konstruierten" Entwürfe überhaupt gerichtet), nahmen sie vor allem, jo nach Laune mit beissender oder gutmitiger Ironid die offenbare Neivität disser Konzeptionen aufs Korn. Allzuwenig beschäftigten sie sich jedoch sit der inneren Logik der Zusammenhänge, die hinter der Heivität verborgen war. Was übrigens auch von Bloch gilt, der gerne von der wieder einzufangenden "Liebeswelt" der utopischen Sozialisten (sum Beispiel Weitlings) spricht, aber ebenfalls übersicht, das diese Liebeswelt merkwürdig Orwellbehe Züge trägt. Warum dies so ist, obwohl die Verfasser all dieser Modelle von einen sweifellos echten, glühenden Drang nach absoluter Freiheit, Gerechtigkeit und Gleichheit beseelt waren, ergibt sich aus zwei, wohl miteinander zusammenhängenden, aber doch getrennt zu analysierenden Aspekten des Problems.

Der erste ist der ökonomische Aspekt. Men führe sich die Aufgabt vor Augen. Zu konstruieren ist das Modell einer eigentums- geldund marktlosen Beturwirtschaft, in der "jeder nach seinen Pähigkeiten" sum gesellschaftlichen Produkt beiträgt und "mach seinen Bedürfnissen" emnfängt. (Diese Formulierung stammt nicht, wie meist

- 5 -

angenoamen wird, von Marz, sondern von Seint-Simon. Manauch Calit Addatig ) Wie können unter dieser Bedingung die Entscheidungen über das, was produziert werden soll, wieviel jeder zu arbeiten hat, und was jedes zugeteilt wird, zustande kommen? Marx unging die Frage Skonomisch durchaus folgerichtig, indem er das Ende der Knappheit als Vorbadingung des "vollendeten Kommunismus" postulierte, ohne allerdings die in dieser Lösung implizite Annahme über die Nedürfnisse näher zu beleuchten. Yer aber eine Antwort innerhalb eines abschbaren Zeitraums suchte, konnte damels (und kann auch heute) nicht zu einem anderen Resultat kommen als die in dieses Punkt außerordentlich reslistisch denkenden "Utopisten": Diese Entscheidungen können nur von einem Gremium der Höchstqualifizierten - Besten, Weiwesten, Gebildeteten oder was immer - im Lichte der Vernunft getroffen werden. Man könnte sich natürlich heute etwas weniger rigorose Bedingungen ausdenken, aber das würde wenig an dem Heuptprinzip, das die Art der Befriedigung der Bedürfnisse von der Entscheidung der Planer abhängt, ändern. In der Sphäre der Okonomie mußte also zwangeläufig die persönliche Freiheit der Gleichheit geopfert werden.

So entpuppte sich schon zu diesem frühen Seitpunkt die leidige Frage der Bedürfnisse als <u>die</u> Kardinalfrage einer kommunistischen Ökonomie. Es ist erstaunlich, wie wenig Neues sich die "Neue Linke" (oder, wenn es darauf ankomst, auch die alte) seit damale su diesem Problem einfallen lassen. Marauses simple Zweiteilung in "vitale" und alle anderen Bedürfnisse findet sich in einer genzen Reihe von kommunistischen Frühschriften, sehr säuberlich susgeführt sum Beispiel von Schuster Weitling, der für die not-

- 6 -

wendigen "Genüsse" Arbeitspflicht verlangte, während die unnötigen Genüsse durch freiwillige Mehrarbeit erlengt werden könnten.<sup>2</sup>) Wie die ganze "Neue Linke", und übrigens auch viele gar nicht Linke, versprach sich schon Thomas Morus eine Begrenzung der Bedürfnisse von der Indektrinierung der Birger im Sinne der Verschtung des unvernünftigen Laxue und der Schaffung esketischer Leitbilder, bzw. nicht-materieller Anreize. Niemend zweifelte, des sen irgendwie swiechen vernünftigen und "unvernünftigen" Bedürfnissen unterscheiden könne. Bei diesen vagen "irgendwie" ist es in der genzen reichen kulturkritischen Laterstur, die der Auseinandersetzung mit der Konsungesellschaft gewidmet ist, bis auf den heutigen Teg geblieben. Heute wie demale endet jeder, der von den "vernünftigen" Bedürfniesen ausgeht, mit dieser oder jener Form der Diktetur über die Bedürfnisse und demit über die Menschen, die Bedürfniese heben.

Allgemeinerer Art ist der sweite Aspekt des Problems. Er kann vielleicht am besten aus der inneren Logik der Idee der Vollkommenheit selbst entwickelt werden. Eine vollkommene Gesellschaft kann nicht mahr verbessert werden, die Freiheit ist daher in ihr ein überflüssiges, ledigisich die Harmonie des Genzen störendes Element. Eine solche Gesellschaft bedarf auch keiner Spielregeln zur Begelung von Konflikten, weil es in ihr keine logitigen Konflikte geben kann. Sondern höchetens Mangel en Einzicht, der durch Erzichung (stets der deus ex maching der fehlenden

- 7 -

<sup>2)</sup> Herbert Marcuse, "Der eindimensionele Mensch", Luchterhand, 1966. S. 68 u.a.. Vgl. Wilhelm Weitling, "Gazantien der Harzonie und Preiheit" (1843).

Soziologie!) behebber ist. So eind denn auch sämtliche der elten utopischen Modelle im Geiste Flatos, als elitäre Herrschaftsformen, oder bestenfalls im Geiste Rousseaus als plebiszitäre und deshalb undemokratische Demokratien angelegt, wo ein bloß abstrakt gedachter "sligemeiner Wille" über den konkraten Willens-Hußerungen der Menschen steht. In dem einen wie dem anderen Fall ist es ein totalitär-geschlossenes Stastswesen, das am Ende der Buche nach dem vollkommenen Glück ersteht.

An klarsten hat sich der große Saint-Simon zu dieser letzten Konsequenz bekannt: "Anhänger der Gleichheit!" - so heißt es in den Reden, in denen Enfantin die Lehre seines Meisters erläuterts - "Seint-Simon sagt, daß Lenker en Eurer Spitze stehen werden...Aber diese Führer werden Euch lieben, sie werden am besten in der Lage sein, Eure Gefühle anzusprechen, Euren Verstend zu bereichern, Eure Güter zu mehren....<u>sie werden Euch</u> <u>sozussgen ohne Euer Wissen zu Euren Glück lenken, weil sie</u> <u>darüber nachesannen und es vor Euch entdeckt haben".<sup>3)</sup> Demselben</u> Muster folgen Weitlings "Fähigkeitswahlen", d.h. die Ermittlung der Führer durch objektive Prüfungen in den Künsten und Wissenschaften, oder such Cabets Plan, slie Bücher verbrennen zu lessen, die durch bessere und neuere ersetzt werden können und nur "geprüfte Poeten" zusulessen<sup>4)</sup> - wo immer men in den alten Texten blättert, wird men die Seint-Simon'schen Lenker am Steuer-

- 8 -

<sup>3)</sup> Die Lehre Saint-Simons, hg. von Gottfried Selomon Dalaton, Luchterhand 1962, Seite 219

Etienne Cabet und der ikarische Kommunismus, hg. von Dr. H.Lux, 1894, S. 150 ff.

rad finden, die über des Glück des Volkes besser Bescheid wissen als dieses selbst. Es bedarf wahrlich keiner großen Phantasie mehr, um von hier die Brücke zur Gegenwart zu schlagen und in den Affassungen Saint-Simons die <u>implizite</u> (natürlich nicht die explizite!) Ideologie des Bolschewissus - die elitäre Konstruktion der Partei und ihre Erhebung zum höchsten Tribunel in ellen Fregen des Wissens und der Moral - wiederzuerkennen.

Und so kozmen wir zum ersten Schluß. Was in der frenzösischen Revolution als Herrschaft der ebstrakten Vernunft begann, wird bei den vormarxistischen Kommunisten zur Herrschaft der Vernünftigen und im verwirklichten Kommunismus zur Herrschaft der von der merxistischen Wissenschaft mit Einsicht in die Vernunft der Geschichte susgestatteten Parteiführung. Die "Volksmassen", die "Froletarier", sind hier wie dort nur als Rollenträger im großen Plan der Vernunft (oder der Geschichte) eingesetzt, ohne daß ihrs konkreten Willensäußerungen diesen Plan zu bestimmen vermöchten. Und da jede soziale Utopie ihrem Wesen nach ein Heilsplan ist, muß die durchgeführte Utopie zwangsläufig zur antidemokratischen Gegenutopie entarten. Der große Fehler der naiven Utopisten bestand nur darin, daß sie - mangels einer gründlichen hegelienischen Bildung - noch nicht instande weren, dieses fundamentale Dilemma dialektiach zu vernebeln. In dieser Hinsicht hat ein Marcuse where ellerdings elles vor ihnen voraus.

An dieser Stelle ist der Einwand fällig, deß die Anslogie insofern verfehlt sei, als ja die "Neue Linke" im Gegensats zuf Seint-Simon und des etablierten Kommunismus weder die Vernunft noch die historische Mission des Proletarists zum Vehikel

- 9 -

ihres Anliegens macht, sondern direkt und vehement auf das "Reich der Freiheit" losgeht, auf die volle individuelle Autonomie, die den Menschen aus einem Objekt der Geschichte in deren Subjekt verwandelA und allen Repressionen ein Ende setzen soll. Genz gewiß ist such noch nie ein kompletterer Freiheitskatalog präsentiert worden als von Stürmern und Drängern der jungen Generetion der Gagenwart. Und doch ist es mit diesem grenzenlosen Freihetsstreben nicht anders als mit jeden anderen Streben nach Vollkommenheit. Die Mao-Flaketten an der Brust der jungen Kommunerden mögen fürderhand als eine Art von Happening gedecht sein; sie zwigen nichtsdestoweniger an, wie leicht der Funke vom Pol der totalen Freiheit zum Gegenpol der totalen Unfreiheit überspringt. Des Gefährliche deren ist. daß zwar, wie die historische Erfahrung zeigt, die letztere sehr leicht verwirklicht werden kann, die Möglichkeit der leisteren aber erst unter Beweis zu stellen ist.

Wer sich Siele ohne Grenze setzt, sagte achon Durkheim, verurteilt sich zur Negstion, im Extremfall zur Negstion des eigenen selbst, das heißt sum Selbatmord. Denn der Abstand zu einem im Unendlichen liegenden Ziel bleibt immer der gleiche, men kommt immer nicht näher, was immer men tut, aber men kann auch die ewig sich wiederholenden Enttäuschungen nicht ertragen.<sup>5)</sup> Diese scharfsinnige Diagnose het Marcuse vollauf bestätigt. Auch er sicht den Zusammenhang von Utopie und Negetivität als gegeben an ("unser

\*\*\*

- 10 -

<sup>5)</sup> Emile Durkheim, "Über die Anomie", in Klassik der Soziologie, hg. von C.W. Mills, Fischer 1966, S. 395/96.

Denken muß noch utopischer und noch negativer werden"). Er gibt su, daß es keine Brücke gibt, die die Gegenwart mit der (von ihm erdachten) Zukunft verbindet und daß er keine Mittel angeben kann, um die gesetsten Ziele zu erreichen. Und kommt so zum gleichen Schluß wie Durkheim: für die Anhänger der Sum "kritischen Theoris" gibt es keine Moffnung auf Erfolg,sie können nur "jenen die Treue halten, die ohne Hoffnung ihr Leben der Großen Weigerung hingegeben haben und hingeben. "<sup>6</sup>) Mit anderen Worten hoffnungsloe leben oder Selbstmord begehen. Auf solch dünnen Seil vollzieht sich der Balanceskt der utopischen bogik swischen dem Eloch'schen "Prinzip Hoffnung" und dem Marcuse'schen Prinzip Hoffnungslosigkeit. Dialektisch geschen sind die beiden vermutlich identisch.

Liegt das Ziel im Unendlichen, bleibt nicht nur der Abetand zu diesem Ziel im Ablauf der Zeit immer der gleiche, sondern es haben auch alle Punkte, die im Endlichen liegen, den gleichen Abstand von ihm. In die politische Sprache übersetzt: jagt man Utopis nach, verschwindet jeder Unterschied zwischen verschie denen Graden der Unvollkommenheit auf dieser unvollkommenen Erde. Es gibt keine größeren und kleineren, keine tragbaren und keine untragbaren Übel mehr, sondern nur mehr das Übel an sich. Damit wird es aber auch gleichgültig, welche neuen Übel durch die eigene Aktion in die Welt gesetzt werden könnten; sind sie doch alle gleich groß, gemessen am eigenen, überdimensionalen Ideal. Se reprodusiert die utopische Logik die Heltung, die die Kommunisten bis zum Sieg Hitlers (Ablehnung jeder Politik des kleineren

6) "Der eindimensionele Mensch", S. 268.

Ubels) einnahmen und die, wie heute wohl von niemanden mehr bestritten wird, ihr gerütteltes Maß an Schuld an der Katastrophe trug. Man mag es verstehen, wenn die Jugend über diesen Abgrund unbekümmert hinwegeleht; nicht aber, daß Intellektuelle der älteren Generation, demen die Erfahrung der dreißiger Jahre tief in den Knochen sitzen muß, ihnen noch bewußt die Augen davor verschliessen.

Schon die Maslosigkeit der Kritikgder "Neuen Linken" am modernen Wohlfshrtsstaat westlicher Prägung muß binen total ed Distanz-Als "totale" verlust im Feld der realen Möglichkeiten bewirken. Totale Kritik 188t einfach keine Steigerungegrade der Empörung, keine Reserven an Leidenschaft, die zur Abwendung des wirklich Untragbaren mobilisiert werden könnten, übrig. Was bleibt denn noch für den schten, erlebten Totalitarismus in all seiner Brutalität, wenn auch die heutige Demokratie nichts anderes ist als eine besonders heistückische Porm der "totalitären Besetzung", wo alle "scheinbaren" Freiheiten einen "repressiven" Charakter haben und die Menschen nichts welter sind als "sublimierte Sklaven" oder "total verwaltete Objekte". Und so weiter! Die Spreche ist ja in disser kursen Zeit bereits so sehr zum Klischee erstarrt, daß die Anführung weiterer Epithote überflüssig ist.

DeS elle diese Begriffe eben deshalb inheltsleer sind, weil sie prektisch elle denkberen Tetbeetände umfessen, deS sie niemels definiert, abgegrenzt, operabel gemecht wurden, ist eine Seche. Derüber kenn man lange und mit einem beliebigen Aufwand en Gelehrmankeit diskutieren. DeS sie aber darauf angelegt sind, den Unterschied zwischen jener Art von Zwang, die zum Tod in

- 12 -

# inder Lubjanka

# führt, und dem Zweng des "repressiven Be-Auschwitz oder Wok dürfnisses" nach einem Auto mit einer überflüssigen Schwanzflosse zum Verschwinden au bringen, kann nur mit dem Instrumentarium einer Psychopathologie der politischen Leidenschaften begriffen werden. Dasselbe gilt für den wahrhaft selbstmörderischen Gedanken einer Revolution der "Outsider", mit dem Marcuse zwar esoterisch, aber doch kokettiert. Weigert sich das Proletarist, die ihm von der Geschichte zugewiesene Rolle zu spielen, glaubt es fälschlicherweise, sein Glück selbst entdecken zu können - nun wohl, dann missen es eben die Minoritäten sein, die Ausgestoßenen, die Kriminellen, die unter die Räder gekommenen, die Armen im vielleicht ster-Geiste und allenfalls /die Homosexuellen, die das wahre Glück leatiment suid. der Menschheit, vom Himmel/holen, Muß man schon den Hamlet ohne den Prinzen von Dänemerk spielen, so will men doch auf das blutige Ende nicht vorzichten!

So hat die utopische Logik mit Marcuse ihren End- und Nullpunkt erreicht: eine dislektisch vollendete, in sich geschlossene, von eußen unangreifbare, weil jeder empirischen Verifisierung oder Falsifizierung entrückte Ideologie des Nihilismus. Es wäre eine Illusion zu glauben, des man die Geister, die er heraufbeschworen hat, mit einer optimistischeren, positiveren Verzion der Utopie, einer Bloch'schen Utopie "mit Maß und Bestimmung", zur Ruhe legen könnte. Es liegt in der Matur des utopischen Denkens, jedes Maß zu verlieren und jede Bestimmung (im Sinne einer Orientierung auf bestimmbare Ziele) zu verweigern. Das humanistische Anliegen des Neomerxismus konnte vielleicht,

\*\*\*

- 13 -

Article for A Forum" Recsi

# Wie unvermeidlich ist das Unvermeidliche?

Die These von der Unvermeidlichkeit des Sozialismus gehört zur Quintessenz der marzistischen Geschichtsauffassung. Einhundertzwanzig Jahre sind vergangen, seitdem des "Kommunistische Manifest" erstmalig den kommenden Sieg der Arbeiterklasse als unumstössliches Geasts der Geschichte proklamierte. In der von Marx so souverän vollzogenen Identifizierung der Wünsche und Hoffnungen der Howegung mit der wissenschaftlich erwiesenen historischen Notwendigkeit lag das Geheimnis der gewaltigen, mobilisierenden Kraft des Marxianus. Aber eben hier lag auch die grosse Gefahr und Versuchung der marxistischen Tradition, nämlich die Rechtfertigung des eigenen Handelns durch die als objektiv dargestellte historische Gesetzmässigkeit, die Verwandlung der Historie in Metahistorie. Das war der dialektische Gewaltakt, auf den sich letztlich der Führungsenspruch der Kommunisten gründete. Schon die Partei Lenins begriff sich als authentische Interpretin der mernistischen Wissenschaft und damit als verlängerter Arm der von ihr, und nur von ihr, richtig verstandenen historischen Notwendigkeit. Bis schliesslich, im vollendeten Stalinismus, die absolute Identität zwischen den Entschliessungen der Partei und dem Auftrag der Geschichte hergestellt wurde, "so daß selbst die nackte Willkür in den majestätischen Mentel der unentrinnberen. Gesetzmässigkeit schlüpfts".

Die zitierten Worte stammen von einem, der es wissen muß, Franz Marek war damals und ist heute sweifellos der fähigste politische Ideologe der KPO. Sein jüngetes im Europa-Verlag erschienenes Büchlein, "Die Philosophie der Weltrevolution", legt Zeugnis

von den weg ab, den er stilles zurückgelegt hat. 25 fet ein t merkenswert dicker Schlußstrich unter die alte, mexistischleninistische Scholastik, eine klare Absage an die Denkgewohnheiten und Sprechregelungen der Orthodoxie. Wer die Diskussionen der letzten Jahre unter den österreichischen Kommunisten verfolgt hat, wird über diesen Ausbruchgaus der "starren Festung der Ideologie" - um ein Wort Ernst Fischers zu borgen - nicht erstaunt sein. Denn Marek ist schon seit langem kritischer Frondeur in seiner eigenen Partei, des geistige Haupt der "rechten", "italienischen" oder, schlichter gesagt, revisionistischen Richtung im österreichischen Kommunismus. So ist auch die Frage, die er hier stellt: Halt die These von der Unvermeidlichkeit des Sozialismus einer Prüfung im Licht der Erfahrungen stand? nicht, oder züpindest nicht ganz, rhetorisch gemeint. Was er bietet ist wirklich eine "marxistische Flurbereinigung" (des Wort stammt von ihm), in der die Fragezeichen die Ausrufungszeichen bei weiten überwiegen. Und somit Anlass, die Zahl der Fragezeichen um noch ein paar zu vermehren.

- 2 -

Die Etablierung des Marxismus als Parteiideologie (sowohl in der alten Sozialdemokratie wie später in den Kommunistischen Parteien) hat dazu geführt, daß sich der innermarxistische Meinungsstreit swangsläufig in der Form einer ewigen Suche nach dem "wahren Marx", eines ewigen Kompfes gegen die "Vulgerisierung" der Lehre auf der einen, und gegen die Häresie auf der andern Seite, abspielen musste. Wie die Geschichte selbst in marxistischer Sicht,

+++

ist so such der Marxismus eine Sache, "die schon gemacht ist Weylen mus und doch erst gemacht/ mind", und daher ebenso schwierig zu begreifen. Es ist sein Schicksel, immer wieder vulgarisiert zu werden, denn nur in seiner "vulgären" Form - von der populären ger nicht zu sprechen - bietet er die benötigten unerschütterlichen Sicherheiten; aber er muß auch immer wieder entvulgerieiert werden, denn auch der marxistische Geist will denken, heute wieder mehr als seit langen. Leider verflüchtigt sich mit dem steigenden Grad der Subtilität der Interpretation auch bald die Eindeutigkeit und Konkretheit der Aussagen der Lehre, so des den kritischen, zur Häresie neigenden Intellekt stete wieder die elling undrschütterlichen Wahrheiten entgegengeschleudert werden müssen. Und so kommt es, daß die längst widerlegte "Vulgärform" in jeder neuen Runde des Streite immer wieder fröhliche Urständ feiert, worauf die Sisyphusarbeit der Entvulgerisierer von Neuem beginnt. Daß dabei des öfteren die Rollen vertauscht werden, das Vulgäre respektabel und das Respektable vulgär wird, gehört ebenso zur Dialektik diezes Prozesses wie die sonstigen Wechselfälle des ideologischen Kampfes.

+++

Einer der schwersten Brocken, den der entvulgerisierende Sjøyphus regelmässig aus der Tiefe des vulgären Flachlandes wieder auf die Höhe der marxistischen Geistigkeit hinaufrollen muss, ist der in allen dialektischen Farben schillernde Begriff der historischen Gesetzmässigkeit. Auch Marek rollt. Im Flachland liegt für ihn alles, was zur "fatalistischen Entartung" der marxistischen Ge-

- 3 -

schichtsauffassung beigetragen hat, also die Gleichstellung der gesellschaftlichen "Bewegungegesetze" mit den unabhängig vom Bewusstsein der Menschen wirkenden Naturgesetzen, der simple ökonomische Determinismus mit seiner eindeutigen Beziehung. bei Stalin sogar "absoluter Übereinstimmung", zwischen Produktivkräften und Produktionsverhältnissen, zwischen ökonomischem Unterbau und ideologischem Überbau, und ganz allgemein die Verabsolutierung der Harx'schen Thesen und Voraussagen über den Gang der Geschichte; auf der Höhe die hegelianisch inspirierte Lösung des Rätzels, die zwar den historischen Prozestals Menschenwerk begreift, sher die Menschen durch die notwendige Erkenntnis des Notwendigen das Notwendige schliesslich doch vollziehen läßt. Oder, in Mareks Worten: "Die Erkenntnis von der Gesetzmässigkeit der Entwicklung schliesst die Erkenntnis ein, daß immer mehr Menschen von der Notwendigkeit dieser Entwicklung überzeugt werden. Nur dadurch wird diese Entwicklung auch notwendig." (Seite 46). Und so ist der Brocken wieder oben! Die wirklichen Schwierigkeiten beginnen allerdings bei der Konkretisierung dieses Satzes, der an sich keiner empirischen Bestätigung oder Widerlegung fähig ist. Welcher Art sind die Gesetze, die sich aus diesem "wunderbaren Mechaniamus" (das Wort stammt von Max Adler und wird von Marek zitiert) ergeben? Wie setzen sie sich durch, wenn sie erst durch das Bewusstsein der Menschen, durch ihre freien Willensentscheide wirken können? Und welchen Sinn hat es, von freien Willensentscheiden zu sprechen, wenn das Resultat dieser Entscheide vorausbestimmt ist? Und so weiter.

- 4 -

Mareks mustergültige Bestandaufnahme dieses schwierigen Terrains kann keine neuen Antworten hervorsaubern. Aber sie bringt, halb mit, halb gegen seinen Willen, den eigentlichen Grund für das ständige Hin- und Herpendeln der marxistischen Tradition zwischen der deterministischen und der dialektischen Lösung heraus. Deutet man die Bewegungsgesetze" handfest, konkret, als unmittelbaren und eindeutigen Bestimmungsgrund des historischen Geschehens, kurzum als "eherne Notwendigkeit", dann hat man wirkliche "Gesetze" im allgemein akzeptierten Sinn des Wortes in der Hand, aber dann rutscht man unweigerlich in die philosophische Falle des fatalistisch-naturgesetzlichen, "vulgären" Determinismus. Morek ist ehrlich genug, um zuzugeben, daß so manches, was Marx und Engels, vor allem aber der letztere, geschrieben haben, dieser "Fehldeutung" reiche Kehrung gibt (in Wirklichkeit war ja Engels der größte Vulgarisator von allen).

Vermeidet man hingegen die fatele Falle der Fatalität, betont man den dislektischen Aspekt, die Wechselwirkung, die "menschliche Praxis", die Jugendschriften, Hegel, Lukacs und Gramsoi, so wehrt man zwar die philosophische Tugend, aber was dann von den "Gesetzen" zurückbleibt, hat sowwenig Substanz, so wenig Aussagekraft für die Analyse konkreter historischer Situationen, daß sich nagende Zweifel melden müssen. Wir verbleiben dann mit einer "Gesetzmässigkeit", die jedoch in Wirklichkeit nur eine allerallgemeinste "allgemeine Tendenz" ist, mit - wie Marek es ausdrückt - "genügend Spielraum für beschleunigende und verzögernde Momente, für Besonderheiten und Schwankungen, für Unbestimmtheiten in der

- 5 -

grossen Gewissheit" (Seite 46). Das ist schön gesagt; indes: pic lange kann die Verzögerung dauern? Wie groß ist der "genügende" Spielraum für die Unbestimmtheit? In der langen Sicht, sagte Keynes, sind wir alle tot. Und wenn wir den Spielraum der Unbestimmtheit groß genug machen, entschwändet die Gewissheit in den Wolken. Das große Dilemma der marxistischen Geschichtsauffassung ist damit - wie ich es sehe - nicht beseitigt. Die Begriffe der "Wechselwirkung" und der "Determiniertheit" im historischen Ablauf lassen sich weder durch die Erweiterung des Bereichs der Unbestimmtheit in einem gegebenen Zeitpunkt, noch durch die Zurückverlegung des determinierenden Paktore in die MANICH "letzte Instanz" (wie es Engels versucht hat) unter einen Hut bringen.

Marek sieht wohl in dieser Schwierigkeit das Grundproblem des Marxismus, aber er leugnet, daß es sich um einen Grundwiderspruch handle. Allerdings ist er ehrlich genug zuzugeben; daß so manches, was Marx und Engels selbst, vor allem der letztere, geschrieben haben, der deterministischen Fehldeutung reichlich Nahrung gibt. (In Wirklichkeit war ja Engels der größte Vulgarisator von allen!). Damit bricht er in Husserst erfrischender Weise ein eisernes Tabu der Orthodoxie, wonach es in den Werken von Marx und Engels nicht nur keinen Hauptwiderspruch, sondern überhaupt keine bedeutenderen Widersprüche im Theoretischen geben darf. Im übrigen ist es aber schade, daß er nicht doch den kleinen Schritt weitergeht, zu dem seine im großen und genzen sehr freundschaftliche Auseinendersetzung mit Sartre führen könnte. Er selbst zitiert, durchaus zustimmend, die Formel Sartres vom "Feld der Möglichkeiten", in dem sich die menschliche Praxis

- 6 -

bewegt. Das entspricht dem soziologischen Modell des "offenen Prozesses", der sich durch die sukzessive Realisierung jeweils einer von mehreren Möglichkeiten in jeder Entwicklungsphase sozusagen von Neuem bestimmt; im Unterschied zur Marx'schen Konzeption hat dieses Modell in jedem Zeitpunkt eine bestimmte Anzahl von "Freiheitsgraden", von alternativen Entwicklungsmöglichkeiten, keineswege aber Freiheit in allen Richtungen. Mittels . eines solchen Modells liesse sich der Ablauf der Geschichte unter voller Wahrung der fundamentalen Einsichten Marxens in die gesellschaftliche Bedingtheit des menschlichen Handelns, in die Zusammenhänge von Ökonomie, Politik und Ideologie, darstellen. Fahren lassen müsste men nur die bedrückende Vorstellung von der durchgehenden Determiniertheit des Gesamtprozesses, deren eschatologischen Beigeschmeck man chnehin nie leswerden wird. Und das wäre nicht schade. Die bei Marek noch anklingende Auffassung, daß die Geschichte nur als vollkommen gesetzmässiger Prozes oder als "Sasmlung von Zufälligkeiten" verstanden werden kann, het keinen Platz in einer bereinigten marxistischen Flur.

#### +++

Die Frage nach der Unvermeidlichkeit des Sozialismus kann alterdings ganz unabhängig davon gestellt werden, ob man an das Funktionieren des "wunderbaren Mechanismus" glaubt oder nicht. Denn hier handelt es sich um einen Sonderfall: die Marx'sche Analyse des Kapitalismus und seiner Widersprüche, die Theorie der sozialistischen Revolution als Resultat der durch diese Widersprüche ausge-

- 7 -

lösten Klassenkämpfe. Marx könnte in diesen Sonderfall recht gehabt haben, auch ohne das seine Gesamttheorie stimmen müsste. Daß es gerade bei diesem Sonderfell am meisten hapert, ist nunmehr sogar schon in Moskau bekannt, so daß sich ein Katalog der zahlreichen, unartigen Abweichungen der Geschichte von der im "Kapital" entworfenen Synopsis des vierten Aktes des großen Menschheitsdramas erübrigt. Marek gehört nicht zu den Altmarxisten, die ihre Hauptaufgabe in der Bagatellisierung dieser Abweichungen schen (und die übrigens keineewegs nur im kommunistischen Lager zu suchen sind). Er steht nicht an, zuzugeben, daß es ziemlich massiv anders gekommen ist, als in dieser Synopsis vorgezeichnet war. Ebenso verschmäht er die dürftige Ausrede, daß ja Marx "kein Prophet" gewesen sei und deher die Diskrepanz zwischen seinen Voraussagen und der Birklichkeit der Richtigkeit seiner Thesen keinen abbruch tus. Und das heisst zugeben: "Das (Marx'sche) Modell geht nicht ganz auf."

Mehr noch allerdings als mit der unerwarteten Entwicklung des neokapitalistischen Wärtschaftswundere beschäftigt er eich mit der gänzlich modellwidrigen Verlagerung des Schauplatzes der sozialistischen Revolution aus dem Herzen Europas, wo sie hätte stattfinden sollen, nach dem Osten (wo sie nie hätte stattfinden dürfen). Hier geht er zur Wurzel, das heisst zu dem grossen Komplex der marxistischen Tradition, der mit dem Problem der Beziehung zwischen den Produktivkräften und den Produktionsverhältnissen, den Bedingungen der Ablöse einer Gesellschaftsordnung durch die andere, dem Stufenschems usw. verbunden ist. Die Tatsache, daß all des Jahrzehnte lang zusemmen mit der redikal ab-

- 8 -

weichenden Lenin'schen Revolutionstheorie gelehrt wurde, als ob as sich um eine blosse "Korrektur" und "Weiterentwicklung" derselben theoretischen Systems handle und nicht um etwas ganz anderes, erregt seine nachträgliche Verwunderung. Zu Unrecht allerdings zollt er - meines Brachtens nach - dem Theoretiker Lonin so grosses Lob für die von ihm vollbrachte "kopernikanische Wendung" in der Lehre. In Wirklichkeit hat Lenin Marx durch die Tat und nicht durch die Theorie widerlegt. Die Theorie war ex post und nicht ex ante, wurde sie doch von Lanin erst am Voraband der Oktoberrevolution entworfen, als er bereits auf Grund der schon demals ganz anders ausschenden russischen Verhältnisse die Möglichkeit der Est erwog. Auch daß er von seinem vorgeschobenen Posten aus das Gras in Asien eher wachsen hörte als die für die grosse Welt immer schon schwerhörige deutsche Sczieldemokratie, spricht mehr für seine unbestrittene politische Intuition als für. eine überragende theoretische Leistung. Wie wenig er in dieser Beziehung mit Marx verglichen werden kann, geht auch daraus hervor, des von seinem "Imperialismus" heute so gut wie nichts an theoretischen Einsichten übrig geblieben ist, während wan von Marx trotz allem noch zebrt. (Die blosse Tataache, daß es Monopole gab und gibt, ist natürlich keine Theorie).

Letztlich bleibt noch der unbotsame Westen. Wie unvermeidlich ist der Sozialismus nach allen diesen Modifikationen der Bewegungsgesetze nun wirklich? Wieder sicht Marek das marxistische Hauptproblem dort, wo es wirklich ist, nämlich in der Entschärfung der berühmten Wiedersprüche, die sich eigentlich immer mehr verschärfen müssten. Zwar bleibt der Kopitelismus weiterhin "sinn-

- 9 -

los, lebensgefährlich, überholt", aber von der Ökonomie her muß er nicht zwangeläufig untergehen:

"Glitzernde, aber stagnierende Koneumgesellschaften (warum nur stagnierende?) und selbst autoritäre Wohlfahrtsstaaten (warum nur autoritäre?) sind möglich, ohne daß der Durchbruch zur sozialistischen Gesellschaft erfolgt" (Seite 118). Das Gewicht der sozialistischen Argumentation muß sich daher immer mehr auf die "moralische und intellektuelle Ebene" verschieben.

Vor allem aber wird es nach Marek von der Attraktion des östlichen Beispiels abhängen, wie die Dinge im Wesen gehen. Und hier richtet er einige beherzigenswerte Mahnungen an seine Genossen im Osten: "Höhere Wachstumsraten werden auf die Dauer für diesen Anschauungeunterricht nicht genügen; um einen wirklichen Durchbruch der sozialistischen Idee in den Ländern des entwickelten Kapitelismus zu erzielen, muß die neue Lebensordnung auch den überzeugenden Nachweis liefern, das sie die höheren senschlichen Qualitäten garantiert, mehr Bildung und Moral, mehr Lebenssinn und Demokratie". Und schliesslich: "Die Erkenntnis, daß das Neue auch besser ist, ist die Voraussetzung der Realisierung des Bewegungsgesetzes." Wozu - noch immer im Sinne Mareks - hinzugufugen ist, daß das nur der Fall sein wird, wenn das Neue auch wirklich beeser ist. Und so bleibt letzten Endes die "Unverseidlichkeit" im Konditionalfall stecken, wordber auch Mareks Beharren auf der ungebrochenen "Pfeilrichtung" der historischen Bewegung nicht hinwegtrösten kann.

- 10 -

Allerletzten Endes bleibt die Frage, welchen Sinn es hat, unter diesen Unständen überhaupt noch an der Fiktion eines "allgemeinen Bewegungsgesetzes" festzuhalten. Die einfache Erwartung, daß die Menschen durch die unmittelbare Anschauung von einer guten und noch dazu nützlichen Sache überzeugt werden können, bedarf keiner so komplizierten Begründung. Die Verbreitung ökonomischer und gesellschaftlicher Einrichtungen durch Imitation, Anpassung und Gewalt ist ein allgemein bekannter historischer Vorgang, der nichts mit der von Marx postulierten Eigengesetzlichkeit der Systeme su tun hat. Und da sich ganz offenbar bisher nur zwei ökonomische Systeme abgezeichnet haben, die imstande sind, die Produktivkräfte gemäss den technischen Möglichkeiten weiterzuentwickeln - nämlich das neckapitalistische und das sozialistische kann man ohne Zuhilfenshme einer von Anbeginn fixierten "Pfeilrichtung" voraussagen, daß die Zukunft nur zwiechen diesen beiden, möglicherweise auch in einer Kombination ihrer Elemente liegen kann.

Indessen harrt der grossgeschriebene Sozialismus, der Sozialismus als Befreiungsidee, hüben wie drüben noch immer seiner Erfüllung. Er war schon zu Marxens Zeiten eine sichtbar gewordene Möglichkeit. Das ist er heute noch. Mehr kann keine Wissenschaft geben. Die Kraft, diese Möglichkeit zu verwirklichen, müssen wir aus dem geheimnisvollen Stoff ziehen, aus dem die Hoffnungen und Träume der Menschheit gemscht sind.

\_ 11 -