hemeintrance of our pleasant meeting in Sidny huith Hall, R. 30753 and without reading obligation!

ULRICH LEO

14/12/1462. U.L.

# RUTEBEUF: PERSOENLICHER AUSDRUCK UND WIRKLICHKEIT

Estratto da Saggi e ricerche in memoria di Ettore Li Gotti, vol. II

G. MORI & FIGLI - PALERMO



PRSOFMALL

### ULRICH LEO

## RUTEBEUF: PERSOENLICHER AUSDRUCK UND WIRKLICHKEIT

Estratto da Saggi e ricerche in memoria di Ettore Li Gotti, vol. Il

G. MORI & FIGLI - PALERMO

spinnens to one Du,
spinnens to one Du,
skill burde gegangen;
as Du and ich uns nicht
an und von Ohr zu Mund
steht noch in den ber

#### Lieber Ettore:

Wir sind einen grossen Teil des Lebens hindurch Freunde gewesen. Scit Du, vor langen Jahren, eine Besprechung von mir, in der Deutschen Literaturzeitung, über Deinen Berchet, Deinen ersten grossen Wurf, gelesen hattest, sind wir in Briefwechsel geblieben. Du liessest mich nicht nur Deine vielen eigenen Schriften lesen; sondern auch die Früchte Deiner immer zunehmenden Arbeit als wissenschaftlicher Organisator und Herausgeber, besonders auf dem Felde der literarischen und sprachlichen Vergangenheit Deiner Heimat Sizilien. Ich schickte Dir, was ich als Dankesgaben anbieten konnte - eine viel schmalere und persönlichere Produktion --; und ich warnte Dich manchmal, den Bogen nicht zu überspannen, wenn einer Deiner Briefe mir durch die Ueberfuelle der Verpflichtungen und Unternehmungen, von denen er hastig sprach, Angst für Dich gemacht hatte.

Aber wer will dem Seidenwurm verbieten, zu spinnen! So bist Du, der mindestens 20 Jahre Jüngere, nun vor mir von der Erde gegangen; und es hat sich das Sonderbare verwirklicht, dass Du und ich uns nicht ein einziges Mal von Gesicht zu Gesicht gesehen und von Ohr zu Mund miteinander verkehrt haben. Hättest Du mir nicht noch in den letzten Monaten Deines Lebens Dein Bild im Kreise Deiner lieben Familie geschickt, so hätte ich, während Du lebtest, nicht einmal gewusst, wie derjenige aussah, der fast drei Jahrzehnte lang mein Freund gewe-

sen ist.

Nun habe ich aber auch nicht in dem Grade wie diejenigen, die Deine körperliche Gegenwart vermissen, das lähmende Bewusstsein, dass Du nicht mehr da bist. Ich kann an Dich schreiben, wie ich es hier kaum anders, als ich Dir seit vielen Jahren schrich. Ja, ich habegradezu das Gefühl, dass Du das lesen wirst, was ich auf den folgenden Seiten mitteile. Der Band, von dem sie einen Teil bilden, könnte ja auch

genau so gut zu Ehren des Lebenden erschienen sein, wie nun zu Ehren des Toten; ja jenes wäre das Natürlichere gewesen, ganz abgeschen da-

von, dass wir alle es gewünscht hätten.

Du bist einer der seltenen Gelehrten gewesen, die Vielseitigkeit mit Exaktheit verbinden. Es gibt kaum ein Gebiet der romanistischen Forschung, auf dem Du nicht wissenschaftlich produziert hättest, oder doch auf dem man Deines sachkundigen Interesses nicht hätte sicher sein können Zuletzt erlebte ich das bei meinen Studien über den Arci-

preste de Hita, die Du gerne noch gelesen hättest.

So bin ich auch heute gewiss, Dir auf einer terra a cognita » zu begegnen, wenn ich es unternehme. Dir von einem meiner ältesten dichterischen Freunde zu erzählen: Rutebeuf, jenem französischen trovere oder jongleur des XIII. Jahrhunderts. Er hatte, zuerst um 1920, einen seitdem nie vergessenen Eindruck auf mich gemacht: in seiner Mischung aus grüblerischem Ernst und ironischer oder satirischer Lustigkeit, aus reaktionärem Idealismus und lebensfreundlichem Realismus, aus Originalität und Trivialität. Kleinbürgertum und Vagantensehnsucht; und, im untersten Seelengrunde, mit einer Sehnsucht nach dem besseren Lande, wo die einzige Frau lebt, an die er « Liebesgedichte » gemacht hat: Maria. Unter den Italienern steht ihm, glaube ich, Luigi Pulci am nächsten.

Freilich, die irdische Liebe muss er auch gekannt haben; sonst, hätte er sie nicht schildern können, wie er es bei seinem Secrestain und dessen Dame getan hat (no. 43 (Kressner), v. 160 ff.); ganz abgesehen

von gewissen Wortspielereien mit gesirs (no. 2,96/103).

Rutebeuf gibt zu vielen Betrachtungsweisen Anlass; über sie ist zum Beispiel in meinen damaligen Studien zu Rutebeuf (Halle 1922) - Frucht jener ersten geistigen Begegnung mit ihm - einiges nachzulesen, Ich werde manches dort Gesagte hier wieder aufnehmen. Das Beiwort aber, das für uns seine Dichtung am ausschliesslichsten kennzeichnet, ist « persönlich ». Was ist nun mit diesem Beiwort gemeint, in seinem Falle? Inwieweit deckt sich der « persönliche » Ausdruck Rutebeufs mit der Wirklichkeit, von der er jeweils spricht oder zu sprechen scheint? Hatten Leute vom Kaliber Gustave Lansons Recht, wenn sie «persönlich» bei Rutebeuf gradezu gleichsetzten mit « getren der Wirklichkeit »? — Lass uns einige von Rutebeufs « persönlichen » Gedichten näher betrachten, unter dem Lichte der Frage: wollen sie uns überhaupt etwas wissen lassen über die Wirklichkeit seines inneren und gar seines äussern Lebens? oder was drückt dieser « persönliche » Ausdruck sonst aus?

Und ich grüsse Dich in Treue für diese Erdenzeit als Dein alter

Wir fangen mit der Biographie an und stocken sofort. « Rutebeuf » - auch « Rustebeuf, Rustebues »: was ist das für ein sonderbarer Namer und wo bleibt der Vorname? Dieser Dichter - in den meisten seiner 56 crhaltenen Gedichte persönlich gegenwärtig wie kein underer Dichter des französischen Mittelalters, und wie unter den neueronomit noch Villon und Verlaine es sind - nennt zwar seinen Namen immer von neuem; aber immer nur den Nachnamen. Man würde sofort an ein Pseudonym denken; 1 aber dem widerspricht, meiner Ueberzeugung nach entscheidend, folgender Umstand, Rutebeuf wiederholt ein Wortspiel his zum Ucherdruss; und zwar beruht dies Wortspiel zum Teil nur anklangsweise auf den beiden Bestandteilen seines Namens « ... Rustebues qui rudement oevre, / qui rudement fet la rude ocvre, / ... / rima la rime rudement. / ... / Se Rustebucs fet rime rude, / je n'i pert plus; mes Rustebues / est aussi rudes come bues » (no. 56 (Kressner), 2125 ff. - um nur eines von Dutzenden von Beispielen zu geben), « Anklangsweise »: denn wenn bues (beuf) im Namen direkt erscheint, so ist rude nur Assonanz zu rute und gar ruste. - Hätte aber der Dichter sich einen Decknamen selber zurecht gemacht, so wäre das selbstverspottende Wortspiel, das er so liebt, doch bei der Namenschöpfung zugrunde gelegt worden: der Künstername wäre « Rudebeuf » gewesen (vgl.ob.Anm.r).2 "Rutebeuf, Rustebues, Rutebues " sind also viclmehr variierende Formen eines wirklichen Familiennamens, der übrigens Analogien in der afrz. Nomenklatur hat; und auf den Vornamen müssen wir bis auf weiteres verzichten."

Dass er noch gefunden werde, ist wenig wahrscheinlich. Denn die-

<sup>(1)</sup> S.etwa Casez Frank (ed.): Rumbeur: Le misacle de Théophole, (2. ed., Paris 1949).

<sup>(1)</sup> S.etwa Czacz Frank (ed.): Ruffreut: Le miracle de Théophèle, (2) ed., Paris 1949), p. VII. Dagegen meine Studien zu Rubeng, (cit.), S. 1 f., A. 2 Dort auch der einzige Fall erwähnt, wo die MSS. (A und C, nach Kressnurs Ausgabe) «Rudebus» haben, in Verbindung mit dem Wortspiel (bo. 41, 754; sofort dahinter (v. 755) wieder «Rustebues»). Ueber die Theorie von «mehreren Rutchenf » a.u. Anm 3. — Die lange erwarte mene kritische Cesamtausgabe der Werke Rutebenfs, hesorgt von E. Faral (seine letzte Arbeit) und Julia Bastin (Paris 1959) kam leider nicht mehr zur Zeit zur Bibliothek des Univ. College of the West Indies, Mona, Jamaica, wo ich dies schreibe, um sie dieser Arbeit noch zugrunde legen zu können. Die Ausgabe Kressners, (Wolfenbucttel 1885), die ich also hier noch benutze (Kr.), tritt run in ihren verdienten Rubestand.

(2) Colin Muset, wenn er mit seinem Namen spielt « or a Colin Muset musé » (I, 58 (Bödier)), bedarf keiner phonetischen Gewalttat.

<sup>(</sup>Bédier)), bedarf keiner phonetischen Gewalttat.

(3) E. B. Ham's Theorie von zwei oder gar dre Verfassern des unter Rotebenfs Namen überließerten Corpus (od.: Rotebenf): Renart le Bestoraé, (Ann Arbor 1947), (The Univ. of. Michigan Contributions in modern Philology, no. 91, 39 ff.) muss crwogen werden, wenigstens betreffs der Kreuzzugs - Gedichte. Dagegen werde ich mich gegen sie, wo sie als Mittel dienen soll, den Gedanken von einer Enwicklung Rutebeuß innerhalb seiner Gedichte auszuschalten (Ham, ed. cit., p. 41, 49). Vgl. auch B. Bruna, ed.: Rutebeuß: La vie de Ste. Marie FEgipitenne, (ibid., 1949) (dieselbe Relhe, 12), 45; und n.A.39.

ser ausserordentliche Dichter wird — merkwürdig genug genössischen Literatur ausserhalb seiner eigenen Werke, oder in Dokumenten, nirgends erwähnt.4 Er selber freilich lässt sich als einen bekannten Mann sehen: etwa wenn ihn eine allegorische Figur, der « preudome[Corrois v. mit beronter Ehre empfängt, nachdem er — im Traumesderithin gelangt - seinen Namen genannt hat (no. 44.44 ff.). Auch nindurischegelegentlich die feierliche Haltung eines vates an, die ihm freilich nicht recht stehen will: « A totes genz qui ont savoir, / fet Rustebues bien a savoir, / et les semont... » (no. 51,1 f.): « Rustebues » als ein Name, der mindestens glaubt, durch sich selber schon zu wirken. -Aber anderswo als bei sich selber finden wir ihn nicht erwähnt; und doch gehört er der Sache nach durchaus in seine Zeit. Seine Themen sind grössten Teiles keine anderen als die aller moralisierenden Didaktiker und jongleurs seiner Zeit - Themen der freilich nicht sehr treffend sogenammen « lyrique bourgeoise », sei sie nun lateinisch oder vulgärsprachlich: Mönchssatire, Romfeindschaft, Kreuzzug, Ständekritik; der burleske Schwank, die ethische Allegorie; das öffentliche Geschehnis, von einem oder dem anderen parteipolitischen Standpunkte aus gesehen; das bestellte oder auch spontane Klagelied auf den Tod von Gönnern: Fablels, Heiligenleben, Mirakel. In diesem stofflichen Sinne ist Rutebeuf einer von vielen gewesen - und, wie gesagt, nicht nur einer von viclen Franzosen: auch der Archipocta, Peire Cardinal, Sordello, Guittone d'Arezzo sind seine Kollegen. Sie alle sind Vertreter des internationalen Standes der « Journalisten » des ausgehenden 12. und des 13. Jahrhunderts; denn so muss man die Troubadours, Trouveres, Rimatori. Goliarden nennen, sofern sie anderes als Liebesgedichte gemacht haben.5 Einige unter jenen « Kollegen » haben ebenfalls schon persönliche Töne - sie reden von sich selber und lassen auf ein individuelles finneres Leben schliessen, das auch und grade bei unpersönlichen Anlässen zum-Ausstruck kommen will: Adam de la Hale, Colin Muset. Aber nur Ruteboul's Gedichte sind das ausgedrückte Abbild einer Persönlichkeit, der man auf der Strasse begegnen könnte. Er ist keineswegs ein feiner Dichter - er hat sich mit seinem Namenswitz vom « hoeuf

de Vergi).

(5) Vgl. in der aspan. Literatur des 14. Jahrhunderts die von Menéndez Pidal so genancten « comances noticiarios » (Romancero hispánico, (Madrid 1953), J. 157). - Auch Hon: (cd. cit.) nenni Ruteheuf « puet-columnist ».

<sup>(4)</sup> Ehenso verschollen in der zeitgenössischen Puhlizität war Jehan Renart, der eigene Wege gehende Dichter des Lai d'ombre, des Guillaume de Dole, und des Econifie. (Vgl. Rus Lepe nu-Dogousse: L'occore de J. R. (Liège... 1935)). Originalität als solche ist wohl kein Weg zur Popularität - Im Gegenteil. Der weniger originelle aber ansprechendere Guy de Coucy etwa etschein mindestens derjmal, mit seinen Werken und seiner Legende, in der Literatur des 13. Jahrhonderts (Guillaume de Dole; Chatslain de Coucy; Chatelaine de Vergi).

rude » selbst besser gekennzeichnet, als ihm wahrscheinlich lieb gewesen wäre. Seine Wortspiele wiederholen sich bis zur Ermüdung; sein Wortschatz ist nicht gross: seine Motive sind ebenfalls leicht zu zählen. Aber in der Stärke und Individualität des Ausdrucks wüsste ich tatsächlich im Rahmen der romanischen Literaturen, bis zum Ende des Jahrebhunderts, nur noch eine so rücksichtslos sich aussprechenden Dichteren summe zu nennen: Dante Alighieri; und im Frankreich lensuwieden 200 Jahre später, François Villon, at A » illiw neders in zu ich in daßen der immes seit

H.

Was wir über Rutcheuf wissen, steht also in seinen eigenen Gedichten. Er war mit all seinem Individualismus ein öffentlicher Kämpfer: Freund der Laienprofessoren an der Universität Paris, Gegner der mächtigen Bettelmönche - ja, Gegner des Papstes selber und des Königs Ludwig IX., da beide die Dominikaner gegen die Laienprofessoren unterstützten. - Um noch einmal auf den Punkt zurück zu kommen: man möchte versuchsweise fragen, ob die doch fast unausbleiblichen Erwähnungen eines so aggressiven Tagesschriftstellers - der nebenbei ein bedeutender Dichter war — in den Dokumenten, Chroniken, Pamphleten und Dichtungen der Zeit vielleicht auf höhere Anordnung - seitens der Kirche oder des Königs — planmässig ausgetilgt sein mögen? – Wie die Dinge stehen, wissen wir also beispielsweise weder Rutebeufs Geburtsdatum noch seine Heimat. Er wird im ersten Drittel des Jahrhunderts geboren sein: denn er «blühte» etwa zwischen 1250 und 1270: und sein spätestes datierbares Cedicht ist frühestens von 1283 (no. 47 (Kr.)). Er ist gewiss zu reiferen Jahren gekommen: sonst wärendie kontemplativen Tone reinster Religiosität wie wir sie von ihm hören werden, kaum vereinbar mit der hitzigen Aktivhät/seines Strengedichte und der Innerweltlichkeit seiner persönlichen Bekenntnisse (seien diese nun « wirklichkeitsgetreu » oder nicht). — Er lebte in Paris, wenn er nicht gar von da stammte - ein Punkt, der von den sprachlichen Erwägungen her bejaht oder verneint wird," und den ich bejahen möchte. Jener Kampf gegen die Bettelorden, auf Seiten der Laienprofessoren, begann etwa 1253: und noch nach seines verehrten Freundes

(7) S.Z.B. GR. FRANK, ed. cit., introd., note 2 (Rutebouf in Paris geboren).

<sup>(6) -</sup> De la vie dou monde n. v. 70 f.: bezicht sich auf Papst Martin IV. und seinen Versuch, das Konigreich Aragon dem Sohne Philipps III. von Frankreich zu geben, am. 21. März 1283. - Üeber die Möglichkeit, dass auch « La povreté Rutebeuf « (no. 6 (Kr.)), aus allerletzter Zeht stammt, s. u. Ann. 13.

Guillaume de St. Amour Verbannung von seinem Lehrstuhl und aus Paris – 1257 — setzte Rutebeuf den Kampf fort. Dies ist alles, was seine Werke uns an materiellen Ereignissen seines Lebeus wissen lassen.

Denn es wuerde, so wie wir in neueren Jahren mittelalterliche Dichrdung anschen gelernt haben, naiv sein, alle diejenigen Dinge, die Ru-(hebeuf laus seinem persönlichen Leben erzählt, ohne Prüfung als tatsächlich mid so geschehen zu nehmen." Rutcheuf erzählt beispielsweise von seiner Ehe mit einer hässlichen, aben und armen Frau, im "Mariage Rutebeuf " (no. 1 (Kr.))." Wir wollen im Folgenden versuchen, dies Gedicht in seinem-wohl in mehreren Sinnen gebrochenen Verhältnis zur Wirklichkeit, von der es spricht, zu erkennen. Hierzu gebe ich vor allem einen kleinen Auszug seines Inhalts. - Nichts ist in dieser Ehe und diesem Haushalt, wie man es sich normalerweise wünschen würde. Nach laut klagender Einleitung erfahren wir (von v. 23 ab), dass die Ehe « sans reson » geschlossen wurde — « ohne Vernunft » —. « Ich habe weder Hütte noch Haus», heisst es weiter (v. 24): aber später (v. 102 f.) ist das Haus plötzlich doch da, nur « trop deserte » — ein Wider spruch, der immerhin zu denken gibt (vgl. dann no. 2, 70 (« en ma meson »); 119 (« n'en vi un seul (scil. ami) en mon oste »)) -. « Meine Fran ist, zur Freude meiner Todseinde, niemandem ausser mir lieb » (was freilich besagen wiirde, dass er selber sie licht); « sie war arm und krank, als wir uns beirateten, und ich bin es jetzt » (v. 30 ff.); « sie ist weder elegant noch schön; 50 Jahre alt, mager, trocken: sie wird mich schwerlich betrügen. Eine solche Ehe hat es seit Christi Geburt nicht gegeben. Ich amüsiere mich, wie man sieht; ich fürchte weder Provost noch Maire» (v. 53) (natürlich, weil es nichts zu pfänden gibt). « Weder Hiesige noch Auswärtige werden mir was stehlen » (da ich nichts habe). Zwischendurch immer Selbst-verwünschungen. — a Wer je für einen Toten betete, der bete für mich » (v. 78 f.). « Zur Fastenzeit wird es meioner Frau leicht sein, ihre Seele zu retten: sie wird fasten können, da sie weder Milch noch Fisch hat. Möge ihre Schwangerschaft eine Leidens-

<sup>(8)</sup> E. B. Ham: Ruteboul, purper and polemist (Romance Philology XI, 1958, 226 ft.) dissert seinerseits starke Skepsis gegenüber dem Wirklichkeitswert von Ruteheufs « persönlichen » Gedichten; freilich ohne einen Versuch (soviel ich sehe), die Skepsis aus den Texten zu begründen.

<sup>(9)</sup> Die Teilansgabe der Puésies personnelles Rutebeufs von II. il. Lucas (Toèse, Strasboarg 1938) int für das inhabliche Verständnis der Gedichte wenig - vom dichterischen zu schweigen -. Ihr Wert - sofern sie einen hat - liegt auf dem Gebiete der Text Herstellung und der Grammatik. Vgl. dazu auch E. B. Hom, ed., eit., 16 - Derselbe Lucas hat auch - und mit besserem Erfolg - Rutebeufs Puèmes concernant Puniversité de Paris (Paris 1952) herausgegeben, - Weitere neue Teilausgaben, ausser den schon in den vorhergehenden Anmerkungen genannten: Onze poèmes concernant la croisade, p. p. J. Bastik und E. Faran, (Paris 1946). Ueber die von diesen beiden Herausgebern besurgte neue Gesamtausgabe s. ob. Anm. 1.

zeit sein (v. 92 f.). Wir hatten beide nichts, als wir heirateten; und ich bin kein Handarbeiter. Mein Haus v (v. 103) (zuvor sagte er, er habe keines) « ist so leer an Nahrung, dass ich keine Gäste hereinlassen kann. Tadelt mich nicht, wenn ich nicht all zu rasch heimgehe: man macht mir dort kein freundliches Gesicht, wenn ich nichts bringe; das betrübt mich am meisten, dass ich nicht mit leeren Händen in meine Tuerent) treten kann v (v. 105/12). « Meine Feste bestehen in der Hoffnung auf morgen. Man nennt mich Priester, weil ich mache, dass mehr Leute sich bekreuzigen, als wenn ich das Evangelium vorsänge. Die Qualen der Märtyrer waren leichter als meine, weil sie rasch endeten; meine sind lebenslang. Möge dies alles mir zur wahren Busse dienen. Amen v (v.

138).

Ein anderes Gedicht - «La complainte Rutcheuf» (no. 2 (Kr.)) bezieht sich am Eingang direkt auf jenes erste («...bien avez oi le conte ... (v. 3)) und stellt sich in seinem Verlauf als eine Fortsetzung von ihm dar; ein zweiter Gesang, möchte man sagen, oder wie ich es einst ausgedrückt hatte (der Fall findet sich nicht nur hier bei Rutebeuf): ein « Doppelgedicht » zum ersten.19 Und zwar ist das « Doppelgedicht » in diesem Falle eine amplificatio des crsten; die Motive des ersten Gedichtes werden in diesem zweiten nicht nur wiederholt, sondern gehäuft und gesteigert. Nicht nur die Armut und die schlechte Ehe sind nun die Themen. Die Frau ist nun die « darreniere » (v. 5), als hätte er schon früher eine gehabt. Das damals erwartete Kind ist nun da - o or a d'enfant geu ma fame » (v. 53) —; und nicht nur dies — es ist noch ein zweites Kind gekommen, wie uns der Dichter unmissverständlich sagt: « ma fame r'a enfant eu » (v. 94). Ferner hat er selber ein Auge oder doch dessen Sehkraft verloren (v. 23 ff.); und sein Pferd hat ein Bein gebrochen (v. 54 f.). Seine «norrice» verlangt Geld von ihm, sonst wird das Kind (das erste!) wieder « daheim schreien » (v. 59); er hat mie so wenig Vergnügen vom « gesirs » gehabt, wie damals, worder im einen Bett lag, und seine Frau während ihrer zweiten Schwangerschaft um anderen (v. 96/103). So häufen sich die Klagen, - Und bei Lichte beschen: dies sind ja garkeine Klagen eines Armen! Sein Pferd hat ein Bein gebrochen: nun ja: aber er hat doch also ein Pferd - das heisst, er gehört zu den Privilegierten unter seinesgleichen -: er ist nicht arm, sondern wohlhabend - etwa wie wenn er heute sagen würde: « mein Wagen ist schon wieder in Reparatur ».11 Und die « norrice »: natürlich

 <sup>(10)</sup> Ucher die - Doppelgedichters s. meine Studien zu Rutebeuf (cit.), 95 ff.
 (11) Vgl. Epm. Fann.; Les jongleurs en France au moyen âge. (Paris 1910), 143 ff. - Ein dreiheiniges Pferd eines menestrel erscheint auch im Plait Renart de Doumartin contre Vairon, son routin (von Johan Renart?) (abgedruckt bei R. Leptisk Denotisse, I. etc., 407.

verlangt sie ihr Geld — von einem Manne nämlich, dem seine Verhältnisse erlaubten, überhaupt eine « norrice » zu mieten, mit der eingestandenen Absicht, das Kindergeschrei nicht hören zu müssen! Unser Dichter ist also — zum mindesten in diesem zweiten Gedicht, der übertreibenden Fortsetzung des ersten — garnicht mehr besorgt darum, wirkliches hiend zu schildern; so wenig ist ihm der Inhalt seiner Klagen und deren Wirklichkeitswert die Hauptsache! Auch dass in dem angeblich « leeren » (oder überhaupt nicht werhandenen) Hause zwei Betten geblieben sind (v. 99 f.), verträgt sich nicht mit der Angabe « mit gage sont tuit engagie » (v. 92): man würde einem Armen bei der Pfän-

dung allenfalls ein Bett gelassen haben — gewiss nicht zwei.

Am stärksten « amplifiziert » aber ist das Motiv vom Geldbitten selber, das in no. 1 schon stark anklang: hier ist es im Zentrum. Er will Geld haben von den « vos », denen er – natürlich auf dem Markt – das Gedicht vorträgt (v. 1 ff.); von den « ami », denen er half, und die ihm nun nicht helfen wollen (v. 110 ff.): von dem « seignor » (Alphonse von Poitiers), seinem Goenner, an den der envoi (v. 158 ff.) sich richtet; und wir bemerken, dass nur n. 2 einen envoi hat, nicht nu. 1. Anderseits hat nur no. 1, nicht no. 2, den (sogenannten) " Natur-Eingang ». Endlich: er sendet an seinen «seignor» «mon dit et ma complainte» (no. 2,159): hier scheint mit « dit » das « Mariage » (no. 1) gemeint zu sein, mit « complainte » die « Complainte » (no. 2): Rutchcuf hätte also die beiden Gedichte zusammen an Alphonse geschickt. Alles dies bestätigt den Eindruck, dass no. 2 etwas wie der «zweite Gesang» eines aus zwei Gesachgen bestehenden dichterischen Ganzen ist. Im « zweiten Gesang » ist also das Motiv des Geldbittens zum Hauptmotiv geworden. Anderseits werden wir sehen, wie unter der dichterischen Hand die

derselbe. Arcipresse, seine

in Dichtung verwandeln.

#### III.

kommerziellen » Topoi sich — in diesem Gedichte, und anderswo

Um also alle diese klagenden Berichte nicht für faktische Wirklichkeit zu nehmen, haben wir zwei Gründe: einen praktischen und einen literarischen. Der praktische ist eben dieser, dass mit solchen Mitteln

II.). Nicht glaube ich, das «amen» am Schluss des «Mariage» (v. 138) als skurriles Stilelement interpretien werden darf: «amen» als Schluss unzwerfelhaft ernsthafter Gedichte ist hänfig bei Rutebeuf: no. 25, 27, 51, 53, 55, 56 (Kr.). Und im all-gemeinen ist zu sagen, dass Rutebeuf sich über das Heilige selber nitgends lustig macht: nur über dessen in seinen Augen unwärdige Vertreter.

die Taschen geöffnet werden - und zwar sowohl derjenigen unter den Hörern, die dies alles für triste Wirklichkeit nahmen, wie auch derjenigen, die den Dichter besser verstanden. — Ich will nicht sagen, dass die Schilderungen echten Elends (vor allem die in no. 1) alle frei erfunden seien. Ein jongleur konnte kaum wohlhabend sein ren und äusseren Gründen - Einerseits lehnt er als « Intellektoelfer » es ab, körperlich zu arbeiten: «fodere non debeo, / quia sum scolaris» schmettert der Archipoeta; « je ne suis pas ovriers des mains », sagt Rutebeuf selber (no. 1, 98); und Achnliches anderswo (no. 43, 11). Anderseits lehnt er das Sparen ab: Rutcheuf klagt sich in zwei Gedichten des Spiellasters an, mit sovielen Details aus der « Praxis », dass hier am « Wirklichkeitsgrund », nicht gezweifelt werden kann (no. 4 und 5 [Kr.]).19 - Was ich sagen will, ist, dass in diesen « persönlichen » Gedichten ein etwaiger Kern von Wirklichkeit zur Unglaubwürdigkeit aufgeschwollen ist - die Angaben selber sowohl wie ihr Ausdruck; und dass eben dies - die Steigerung möglicher Wirklichkeit zur « grotesken die künstlerische Absicht des Verfassers ist.

Und dies führt auf den zweiten Grund dafür, uns von den sachlichen Angaben der Gedichte als solchen zu distanziieren: den literarischen. Sofern damit nur die groteske Satire selber als künstlerische Form gemeint ist, gilt dieser Grund für no. 1 und 2, und noch für andere Gedichte dieser Gruppe. Sofern dagegen die Absieht einer speziellen literarischen Parodie in Frage kommt, wie wir sie gleich erörtern

werden, gilt der Grund nur für no. 1.

Rutebeuf ist nicht der einzige mittelalterliche Dichter, der unter dem Schein individueller Wirklichkeit vielmehr Typisches von sich erzählt, oder Allegorisches. – Die « prision », aus der der spanische Arcipreste de Hita, nicht 100 Jahre später, seine heissen Klagen und Bitten an die Jungfrau richtete, ist kaum ein irdisches Gefängnis gewesen, in das ein Bischof ihn geworfen hätte: es ist wohl ehr das « Gefängnis » der Seele, der Körper selber. 13 Und wenn derselbe Arcipreste seine

(13) Libro de buen omor, c. l. Immerhin gehen die gleich folgenden Klagen über e traidores » und « meziladores » zu denken (e. 7, 10). Vgl. bei Rutebeuf selber « La vie de Ste Marie l'Egiptienne » (no. 55 [Kr.]). 316: hier ist « prison » die dorch Maria's Sünden

<sup>(12)</sup> Das Zitat aus dem Archipoeta: VI, 18, 1. Ueber die • Griesche d'eté » s. E. B. Ham (Romance Philology III, 1950, 168/71). Zu vergleichen sind die Spielszenen in Jean Bodel's Jen de Sunt Nichalas. Auch das Prototyp des antibirgerlichen Bohèmetums, Renart, des Held des Tierepos, bekundet, dass er körperlich arbeiten weder will noch kann. Er « Kann » sein Leben nur durch Betrug verdienen, so wie ein jongleur nur durch Rezitteren: s. die franco-italiansche Tierdichtung des 13. Jahrhunderts Rainardo e Lisengrino (abgedruckt: Le Roman de Renart, ed. E. Martin, Br. XXVII; die genaue Stelle kann ich hier nicht feststellen). Renart, der Fuchs, sieht dem Tep des e jongleur » nahe; in Br. 1 b (Martin) erscheint er sellist, verkleidet als bretonischer jongleur.

(13) Libra de burn proof, c. I. Immerthin geben die gleich folgenden Klaren über e trai-

Begegnungen mit den abscheulichen « serranas », den Berghirtinnen im winterlichen Gebirge, erzählt, so mag er wohl etwas dergleichen wirklich erleht haben. Aber indem er es erzählt - nicht nur episch, auch lyrisch -, werden solche Begegnungen ihm zu Parodien idyllischer pasturelas der Troubadours. Wenn diese hochlyrischen Vorgänger das Makades Realen nach oben überschritten hatten, nämlich durch Idealisierungeiler allzu anmutigen, naiven, redegewandten « Schäferin »; sowurde das Mass in den entgegengesetzten Richtung überschritten in Hita's zwangsweisen Liebeserlebnissen mit den Mannweibern der winterlichen Berge am Tajo. In den pasturelas ist es unausweichlich Frühling: des Arcipreste Bergwanderung führt durch Schnee und Eis; der « senhor » in der pasturela sucht, wie es natürlich ist, die Schäferin zu überreden: die « serranas » ibrerseits schleppen den müden Bergwanderer zum « juego » in ihre Hütten, gegen alle Ueberlieferung des amor cortes.14

Und Winter ist es auch bei Rutebeuf, als Einrahmung seiner Schilderungen von chelicher Misere: «...acht Tage nach der Geburt Jesu... wenn der Baum kein Blatt hat und kein Vogel singt ...» (no. 4, v. 3/5). Rutebouf keunt auch den Frühling als Natur Fröffnung (z. B. no. 42, 1 If.). Warum hat er diesmal den Winter gewählt? Weil höchstwahrscheinlich diese ganze trostlose Ehe-Schilderung nichts anderes ist als eine Parodie des provenzalischen uder provenzalisierenden Liebesliedes, wo die Einrahmung durch den erwachenden Frühling gradezu «topisch » ist.

Noch ein Hinweis: der Theoretiker der e höfischen Liebe », Andreas Capellanus, betont bekanntlich den unüberbrückbaren Gegensatz zwischen Liebe und Ehe. Er verachtet die Ehe keineswegs; nur hat das, was er allein « Liebe » nennt, und wozu Geheimnis und Eifersucht untrennbar gehören, seiner Ueberzeugung nach keinen Raum in der Ehe. Er geht in den Bejahung der Ehe so weit, zu sagen, dass nur diejenige Frau zur Liebe gewählt werden sollte, die der Liebende auch zur Ehe

hang von Gedichten wie no. 1 und 2 zu versteben.

[14] Libro de buen amor, besonders c. 956 ff. Immerhin vgl. nuch ein Poem wie das des sogenannten « ersten Troubadours », Wilhelm IX. von Poitou; « Farai un vers, pos mi someth » (C. Arper: Prov. Clorest. (5 Aufl., Leipzig 1920), no. 60): vulgärer kann kein Pa-

rodist verfahren.

verdiente Hölle. Dagegen ist Villon's « prison » irdische Wirklichkeit; er ist aber auch nicht mehr «mitteralterlicher » Diehter. Am natürlichsten und glaubwürdigsten, aber auch am menr « mitteralterlicher » Dichter. Am natürlichsten und glaubwürdigsten, aber auch am wenigsten interessant (» persönlich »!) spricht Rutebeuf von seiner Armut im Gedicht « De la povreté Rutebeuf » (no. 6 [Kr.]). Aber hier richtet er sich an den roi(s) de France (v. 4): entweder also an seinen » Feind ». Louis IX., den er sonst politisch angreift — in diesem Falle stände sein Ausdruck unter starker Hemmang, und das Gedicht wäre nicht unter die « persönlichen » im engeren Sinne zu rechnen; oder er richtete sich an Louis Nachfolger, Philippe III. - in diesem Falle ware no. 6 ein Altersgedicht und wieder nicht im Zusammenhang von Gedichten wie no. 4 und 3 zu zerstehen.

wählen würde. Das hindert ihn aber nicht, das Eheverhältnis als grundsätzlich verschieden vom «höfischen» Liebesverhältnis zu sehen. 18

Aus solcher Theoric konnte ein Verfahren wie das bei Rutebeuf erwachsen. Es gibt von ihm kein einziges weltliches Liebesgedicht -- das ist schon oft bemerkt worden - auch von mir oben. Was wir nun hierach lernen, ist, dass er anstelle des idyllisch-idealistischen Liebesliedes sieds M französischer Provenienz das grotesk-realistische Ehelied nordischensis Charakters gesetzt hat: die hässliche und alte Ehofran anstelle der nicht weniger schematisch-unglaubwürdigen - schönen und jungen Herrin; die Kindermisere anstelle der Liebeswerbung; die ehemännlichen Sorgen anstelle der vagantenhaften Sorglosigkeit; die Wirklichkeit des gezwungenen Zusammenseins anstelle der Illusion der freien Liebesbegegnung; die negative Uebertreibung anstelle der positiven. Rutebeufs Ehe-Miscre wäre somit eine karikierende Antinomie nicht nur zur Liebesdichtung der Troubadours, sondern auch zur Ideologie ihres Theoretikers: die sogenannte bürgerliche Lyrik zeigt sich als bewusster

Gegenschlag zur höftschen, in diesem Sonderfalle.

Denken wir auch daran, dass das literarische Motiv der unglücklichen Trovere-Ehe sich nicht nur bei Rutebeuf findet. Die beiden bekanntesten Beispiele ausser ihm sind Adam de la Hale und Colin Muset. Adam zeigt sich selber als den jungen Intellektuellen und Ehemann. Er erzählt seinen Freunden, wie alles ihm «geschienen » hatte, als seine Frau noch nicht seine Frau war; und wie nun, seit sie es ist, alles an ihr wie ausgetauscht « scheint »; er möchte ihr nun nur noch davonlaufen und in Paris weiter studieren. Grade diese Szene des Jeu de la feuillee bestätigt aber auch meine Auslegung des « Mariage Rutebeuf » als eines literatursatirischen Scherzes eher als eines tragischen Berichtes von wirklichen Dingen: denn es ist bekannt, dass Adams Ehe in Wirklichkeit äusserst glücklich war, und dass die junge Frau selbst es war, die ihn ermahnte, seine Studien fortzusetzen und dafür ist das Zusammenleben zu unterbrechen.16 Was Colin Museus niedliches Bettellied « Sire conte, comandez...» 17 betrifft, so ist hier (st. 3) genau Ruteheufs Szene geschildert, vielmehr angedeutet: der Ehemann, der heimkommt, ohne etwas in der Tasche zu haben, und dem seine Frau

(15) ANDREAS CAPELLANDS: De amore, cd. S. Battaglia, (Roma 1947), B. H. p. 166 ff.;

<sup>(15)</sup> ANDREAS CAPELLANDS: De amore, ca. o. Dataman, properties de l'entre regula IV (p. 114), und XI (p. 356).

(16) ADRAM DE LA HALE: Jen de la feuillee, v. 34-174 (Langlors); anderseits: H. Guy: La vic et les aenvers du trovers AddH, (Paris 1898), 62 ff. — Im jeu-parti XII lässt Adam zwei verheiratete trovers — sich selber und Rugger — fiber ein Thema des Ehebruches. disputieren und nimmt dabei mit benierkenswerter Energie die Partei der chelichen Treue. (cd. L. Nicon, [Paris 1917]). (17) No. XII (Bédier).

das entsprechende Gesicht macht. Colin Muset spricht direkt zu seinem Gönner; Rutebeuf spricht vor dem Strassenpublikum und sendet das Gedicht seinerseits durch den envoi an den seinigen (no. 2, 158 ft.). Es ist hier wirklich einmal erlaubt, von einem «literarischen Topos» zu sprechen, angesichts des angeblichen ehelichen Elends unseres Dichters, Der trovere, ob nun verheiratet oder nicht, klagt - wahrscheinaugenzwinkernd - vor seiner volkstümlichen Hörerschaft auf dem Markte oder vor seinem Cönner im Schlosse, über seine Fran, die ihn nicht ohne Mitgebrachtes sehen will. Alle weiteren Grundzüge einer Schilderung häuslichen Jammiers wachsen aus diesem einen Anlass der Bitte um Geld - hervor: die Armut des Mannes sowohl wie die Geschäftstüchtigkeit der Frau. Bevor wir es uns verschen, stehen wir vor einer « Wirklichkeit » wie derjenigen, die Rutebeuf bejammen, und die vielleicht nie seine Wirklichkeit gewesen ist. Ist aber ein Rutebeuf ihr Dichter, dann wächst sie empor zu einem erschütternden Lieele von der Armut, -- hierüber sprechen wir noch — und dazu noch zu einer halb scherzhaften Parodic der Troubadourliebe und ihrer paradoxen Ideologie. Noch einmal: die einzelnen Klagepunkte, die in der «Complainte » denen des « Mariage » hinzugefügt sind, können ehen durch ihre Häufung den Eindruck nur steigern, dass hier nicht schlichte Wirklichkeit berichtet und ehrlich beklagt wird. Ich sagte schon, dass bei genauem Hinsehen das « Ich » der « Complainte » cher wohlhabend als arm ist. Was das « verlorene Auge » betrifft (no.2,23 ff.), so erwähnt diesen doch wahrhaftig ernsten Schaden nur diese eine Stelle in Rutebeufs gesamtem Corpus: wäre er wirklich und so plötzlich einäugig geworden, so würde er doch öfter davon sprechen.18 Sollen wir also dieses alles «glauben»? Sollen wir nicht vielrucht--nach des Dichters Absieht mit ihm heimlich darüber lachen, im ästhetischen Vergnügen an as amence la Repentance

<sup>(18)</sup> Ich breche diesen Anlass vom Zaune, meine Zweifel darüber zu äussern; ob Francesco Geco di Ferrara, der Dichter des Mambriano (erschienen 1500), wirklich « cieco » war? Das Gedicht macht durchaus nicht den Eindruck, von einem « mendigo cieco » zu stammen. Er war gelehtter Jurist und kannte die römischen Dichter (vgl. die Ausgabe des Mambriano von Ginseppe Rus (3 voll., Torino 1926), jutrod., p. XI. XVIII). Würde ferner ein wirklich Blinder das « contemplar le stelle » preisen (XXVI, 37), und scherzhaft von jemandem sagen: « si finse esser cieco » (XXIX, 18)? Dass die Zeitgenossen ihn « cieco » und « orbo » (P. Rajna) nannten, (Rus. ed., p. XII i.) bestätigt nur den Beinamen selber, nicht dessen Herkunft. Sollte die Herkunft folgende sein? Der Dichter neunt seinen Göner « il sole » und lässt den « sole » unit « cleco » kontrastieren, in Anwendung des herkunten petrarkistischen Topos (Mombr. I. », XII, «; vgl. XVII, 1 (» il cieco »)). Er hätte also vielleicht figürlich, petrarkistisch— als schmeichelnder Hofdichter — fingiert, « blind » zu sein, nämlich « gebleudet » von den « Sonnenstrahlen », die von seinem Gönner (sielleicht Ferancesco Gonzaga) ausströmten; und diese seihstgewählte, nur durch eine Schmeichelei begründete Bezeichnung wäre legendenhaft an ihm hängen geblieben. (Der Mambriano hat bis 1550 zwölf Auflagen erlebt).

der grotesken Ausgestaltung eines vielleicht am Grunde liegenden Körnchens von Wirklichkeit?

Ganz abgeschen von der Spekulation auf die Geldbörsen und von der wahrscheinlichen literarischen Satire: denken wir doch nur an so manchen Conferencier unserer Tage, der im Kabaret die tollsten Geschichten über sich selber berichtet - grade auch Unheilsgeschich ten -, ohne dass jemand auch nur fragen wuerde, oh dass alles « wahr » ist. Natürlich ist es nicht « wahr »; sondern es ist ein die Wirklichkeit grotesk ausnutzendes Phantasie-Reden, mit der einzigen Absieht, die Hörer lachen zu machen. - «... Or entendez / vos qui rime me demandez... », sagt Ruteheuf ausdrücklich (no.2,10 f): er soll den Leuten etwas erzählen — das ist der erste Anlass für ihn, sich zu äussern; nicht etwa ein unwiderstehlicher Drang, sein Unglück zu klagen. Im Gegenteil: wäre das, was er da klagend berichtet (ausdrücklich vor der Oeffentlichkeit!), alles seine eigene Wirklichkeit, so würde das Schamgefühl ihn vielleicht verhindert haben, es so ausführlich zum Besten zu geben.

Was ist überhaupt « persönliche Wirklichkeit »?

In völlig anderen Tönen spricht Rutcheuf von « seiner » Wirklichkeit, wenn er - in einem vermutlich späten Bussgedicht - in den schlichtesten Tönen, und diesmal nicht in dem «endlosen» Terzett Metrum des « Mariage » und der « Complainte » — über das nachher noch einige Worte -, sondern in einer die Unmittelbarkeit des Ausdrucks bändigenden Strophenfolge, sein ganzes bisher gelebtes Leben als Mensch und Dichter (jongleur) bereut. Wir suchen, einiges zuzulernen über das « Persönliche » und seinen Sinn, indem wir zwischendurch auf eine solche, dem bisher Studierten gradezu emgegengesetzte Acusserungsweise innerster Bewegung hören, wie sie im Gedicht «La mort Rustebeul » (nut dem Untertitel « Ci encoumence la Repentance Rutebeul ») (no.7 (Kr.)) sich ausspricht.

Es ist eine chanson in sieben 12-zeiligen Strophen, gleichmässige Elfsilbner, Reimschema aab aab bba bba. Der Fluss solcher Verse, Reime (jeweils nur zwei über eine Strophe), und Strophen atmet schon durch sich selber Rube und Besinnung, im Unterschied zu der unruheschaffenden Wirkung der in jenes Tetzett-Mass eingestreuten Kurzzeilen. Ein besonderes metrisches Mittel steigert noch diesen Eindruck von still fliessender Einheitlichkeit in der Strophenfolge der « Mort »: mehrmals wird eine neue Strophe eröffnet durch echtwurtige Wiederholung eines Wortes oder Wortstammes aus dem Ende der vorhergehenden (« garantit » (v.24:25); « fisicien(ne) » (v. 47:49); « fist » (« fet ») (v. 72:73)). Es ist ein nicht streng durchgeführter Ansatz zu dem dann in spanischer Lyrik ausgebildeten Verfahren des «capfinido»: dessen

rhythmischer Sinn es ist, Brücken zwischen formalen Einheiten - den

Strophen - zu schlagen.

Als einzige mögliche Retterin vor der soust unvermeidlichen Höllenstrafe (v.33 f., 40 f.), als einzige Vermittlerin zwischen Gott und dem Sünder, wird die Jungfrau durch das Gedicht hindurch genannt (frei--lich nicht direkt angerufen) (v.10 f., 43 ff., 49 ff.). Hierdurch nähert es sich der dispater zu betrachtenden - Gruppe der Marienlieder Rutebeuls (n.50-53 (Kra)) Es hat mit diesen auch den schlichten, gelassenen, mehr kontemplativen als aktiven l'on gemein; während es innerlich wenig zu tun hat mit den unruhigen, zweigesichrigen « persönlichen » Gedichten in engeren Sinue, (besonders no.1,2,4,5), denen es zugerechnet zu werden pflegt: eine Zurechnung, die auch nur dem Inhalt nach nur solange zu begründen ist, als man jene Gedichte selbstbiographisch versteht. Als «spät» aber erscheint die «Mort» nicht nur um jenes reifen und betrachtenden «Tones» willen. Am Aufang sagt der Dichter, er habe «si longuement» gedichtet und müsse es nun unterlassen (v.1-3); ferner: « tart serai mis au repentir » (v.3), und « Diex doinst que ce ne soit trop tart » (v.75). Ein unverkennbarer Rückblick ist « J'ai fet au cors sa volenté, / j'ai fet rimes et s'ai chanté » (v.37 f.). Und « mort, morir » bestimmen als Leitmotiv - Leitmotiv eines Alternden! - - cine ganze Strophe (v. 61/72). Auch können zwei Stellen des Gedichtes als Schstzitäte verständen werden. Die dreizeilige Skizze von der Rettung der Maria Aegyptiaca durch die Jungfrau (v. 56-58) spielt doch wohl auf Rutebeufs eigene « Vie Ste, Marie l'Egiptianne » (no.55 (Kr.)) an, die also zuvor entstanden wäre. Und die meisterhaft paradoxe Formulierung « je cuidai engigner Renart » (v.79) (« ich gedachte, den Betrug zu betrügen ») könnte zwar im allgemeinen auf den damals überall bekannten, allegorisch gefassten « Renart » gehen - den « Tartuffe » des 13. Jahrhunderts —): 18 aber man möchte lieber glauben, dass unser Dichter seine eigene Version vom Renart - seinen «Renart le Bestourné » (no.23 (Kr.)) — schon ausgearbeitet hatte, ehe er unter diesem unheilträchtigen Namen die resignierte, reif skeptische Mahnung gegen sich selber formulierte.

Dies Gedicht vom « Tode » unseres Dichters zeigt also einen gereiften, stillen, demütig gewordenen Rutcheuf, wie er seine eigene Vergangenheit unter Gottes Gericht stellt: « lessier m'estuet le rimoier »; « j'ai fet au cors sa volenté » (v.1.37). Damit widerrufa er doch aber die Klagen des « Mariage » und der « Complainte »! « J'ai toz jors engressié

<sup>(19)</sup> VgL u. Kap, VI f.; und meine Studien zu R., (cit.), besomlers Abschnitt B, (fiber das Couronnement Renart).

ma pance / d'autrui chatel, d'autrui substance » (v.19 f.). Das ist allentalls vereinbar mit seinen Bekenntnissen zur Leidenschaft des Spielens (no.4 und 5 (K.)), die wir schon zuvor glaubwürdig nannten. Aber wie lässt sich diese n Wirklichkeit » des Bekenntnisses vor Cott vereinigen mit jener « Wirklichkeit » des angeblichen blutarmen Ehemannes von no.1 und 2. Eine von beiden - die der « Mort » oder die des Mariage » — ist keine faktische, sondern eine literarische Wirklichkeit, d.h. eine Fiktion; und ich glaube gezeigt zu haben, dass der Charakter als fingierte Wirklichkeit jener angeblichen Ehemisere, jenem angeblich verlorenen Auge, jenem dreibeinigen Pford, jener habgierigen Amme zukomint. Nun enthüllt sich unser Dichter, in einem Bussgedichte wabrscheinlich seiner späteren Jahre, als einen unter vielen, wenn nicht unter allen seinen « journalistischen » Berufsgenossen; nämlich einen dem jedes literarische Mittel recht war, wenn es sich um Geld und Lebensgenuss auf Kosten der Besitzenden und der Bürger handelte. Erhatte einst geglaubt, « den Betrug zu betrügen » (v.79) — d.h., er hatte geglaubt, klüger als alle diejenigen zu sein, denen er als jongleur das Geld aus der Tasche zog --. Nun hat er eingesehen, dass «Renart» « asseur est dans son pales » (v.81); d.h., dass, unter Gottes Augen, er selber, Rutebeuf, der betrogene Betrüger gewesen ist.

Diese Wirklichkeit, wie der — vermutlich gealterte — Diehter sie im Rückblick vor Gott bekennt, ist seine wirkliche « Wirklichkeit » gewesen; und jene der « persönlichen » Gedichte ist schwerlich ein faktischer Lebensbericht. Sie war vielmehr ein mehr oder weniger fiktiver Anlass für etwas weit Wichtigeres: sie gab seinem diehterischen Talent den Anstoss, seinen eigenen « persönlichen » Ausdruck zu finden: zu unmittelbar menschlichen, ja tragischen Tönen zu gelangen.

IV.

to des ig. Janicusti

unser Dichter seine eigen

Denn es ist nun hohe Zeit, auf das «Aber» derjenigen unter Rutebeufs Lesern zu hören, die einfach leugnen, was ich im Vorhergehenden behauptet zu haben scheine: nämlich, dass alle jene trostlosen Töne sozialer und wirtschaftlicher Ratlosigkeit in Gedichten wie « Mariage » und « Complainte » nichts seien als Ausdruck beruflicher Berechnung oder — im besten Falle — literarischer Parodie. Solche « Leser » sind nicht nur die unvoreingenommenen Laien (von denen die Fachleute, in den meisten Fällen, das Lesen lernen könnten). Es sind vielmehr auch Leute vom Nivean des schon erwähnten Gustave Lauson und anderer grosser Literaturbistoriker noch der vorigen Generation, für die der Zusammenfall von faktischer Wirklichkeit und dichteri-

schem Ausdruck bei einem Rutebeuf garnicht zweiselhaft gewesen war. Solche Leser werden sagen: wie kann man so taub sein, das unmittelbar «Hörbare» — die Bedrücktheit, die Verzweislung — aus diesen Gedichten weg zu interpretieren; um einer literarischen Auslegung willen, die ihrerseits nur eine — wenn auch gut begründete — Hypothese bleibegen U zeh mieden.

Die tragischen Töne, die verzweifelte Menschlichkeit, die soziale Ratlosigkeit — alles das wird in der Tat laut in jenen beiden Gedichten
und anderen ihrer Art. Was ich frage, ist nur: wo innerhalb dieser Gedichte wird dies alles laut? Sind sie — entgegen meiner zuvor gegebenen Auslegung — von Anfang bis zu Ende Ausdruck einer ernst genommenen sozialen und persönlichen Wirklichkeit? Oder hat nicht vielmehr ein vertikaler Einschlag dichterischer Inspiration hier und dort
in das horizontale Gewebe von grotesken Vulgärspässen und Literatursatire hineingetroffen; und dort, wo er hintraf, das grade abgehandelte Thema aus diesen niederen Sphären in diejenige der echten menschlichen Tragik hinausgehoben (vielleicht dem Dichter selber halb
unbewusst)?

Ich will für das, was ich meine, zwei Beispiele aus der « Complainte» geben. Wir erinnern uns an eine der skurrilsten Irrealitäten in die sem angeblich wirklichkeitsgetreuen Gedicht: an die Amme, die der « arme » jongleur gemietet hatte, und die er nun bezahlen muss: « on il (scil. l'enfant) revendra brere en l'estre » (v. 59). Wir fühlten gewiss mit Recht, dass hier das Gegenteil von sozialem Elend zugrunde liegt: eine Mutter, die ihr Kind nicht nähren, ein Vater, der es nicht schreien hören will; und eine wirtschaftliche Lage, die beiden erlanht, ihre Zuflucht zur Amme zu nehmen. Diese will nun freilich bezahlt werden; so tot der Vater — als jongleur, der er ist — denn diejenige Arbeit, die en verstehte er rezitiert eine groteskekomische Ehe-und Elends-Geschichte auf dem Mackt, um das nötige Geld herein zu bekommen. So weit — bis v. 59 — geht also hier die Vulgärkomik.

Non aber a bricht a die dichterische Inspiration vertikal a herein a, und es heisst weiter: « Cil dame Diex qui le fist nestre, / li doint chevance, / et li envoit sa sostenance, / et me doint encore alejance / qu'

aidier li puisse, / et que miex son vivre li truise / et que miex mon ostel conduise / que je ne fes » (v. 60/67). Der Dichter Ruteheuf hat sich so-

<sup>(10)</sup> In analoger Weise wie hier habe ich versucht, beim Arcipreste de Hita gewisse Stellen dadurch in ihrer unmittelbaren « Lyrik » und sogar Tragik zu erweisen, dass ich sie aus dem burlesken Zusammenbange herausschälte, der sie gleichsom zudeckt (s. Zur dichterischen Originalität des Arcipreste de Hita, (Frankfurt 1958), 41, u. ec.).

zusagen in seiner eigenen Falle gefangen. Die Vorstellung vom Kindchen, das der Vater nicht ernähren kann — aufgerufen nur als groteskkomisches Mittel für einen kommerziellen Zweck — hat nun seine Phantasie ergriffen und ist in ihr zum tragischen Ernst aufgewachsen; und diesem neuen «Eindruck» im Dichter entspricht sogleich ein « Ausdruck », dessen Elemente man vor und nachher in der Umgebung dieser Stelle vergeblich suchen würde. In einer polysyndetisch sieh steigernden Anapher — « et... », « et... », « et que miex... », « et que miex... », verteilt über 4 Langzeilen, dazu «qu' », « que » in den beiden Kurzzeilen —, in flehenden, einander jagenden Konjunktiven — (« doint », « envoit », « doint », « puisse »...: sechs hintereinander) verwandelt sich plötzlich das skurrile Gejammer vor den Menschen in ein drängendes und doch feierliches Gebet an Gott (« cil dame Diex... »: in dritter Person, damit der stillstische Kontrast nicht zu schroff werde); und der fiktive « Vater », der bis v. 59 sprach und von v. 68 au wieder sprechen wird, hat in diesen acht Zwischenzeilen plötzlich die echte Stimme eines von wirklichen Sorgen überladenen Vaters bekommen.

Wären uns diese Zeilen - v. 60/67 - als vereinzeltes Bruchstück, ohne ihre skurrile Umgebung, erhalten, so würden wir sie vermutungsweise einem verlorenen ambiente von sozialer Verzweiflung und frommer Hingabe eingliedern. Wir würden angesichts dieser aus dem Zusammenhang genommenen Zeilen auch schwerlich zweifeln, das es virklich des Dichters eigenes Kindchen war, angesichts von dessen Not und Unschuld er solche lyrisch-tragischen Töne gefunden hätte. In Wahrheit sind es aber also acht Zeilen, in denen der Dichter, seine selbst geschaffene, wahrscheinlich fiktive Voraussetzung vergessend, in Tönen spricht, die einem ganz anderen, unmittelbar menschlichen und lyrischen Bereiche angehörig sind als der zwischen Komik und Grauen schillernde, aber ebenfalls « persönliche » Stil des umgebenden Toxtes. Nun aber geschicht es, dass jene acht Verse ihre betende/Wärme auch über die ganz andersartige Umgebung ausstrahlen, und andere « eingestreute » Stellen tun es mit ihnen: hierdurch kann dem « unvoreingenommenen Leser » das gesamte Gedicht als ernst, tragisch, wirklichkeitsgetreu erscheinen.

Die andere Stelle aus der « Complainte », die ich als Beispiel anführen möchte, handelt von den « Freunden », die den Säuger in seiner (angeblichen) Armut allein lassen, und zwar speziell, ihm nichts geben: denn dies ist — im Zusammenhang des Ganzen — das Ziel der Diatribe (v. 110/133): « ...qu'onques nus ne m'en conforta / ne du sien riens ne m'aporta » (v. 125 f.); « ...qu'il nes (seil. les amis) trueve entiers ne demis / a lui socorre » (v. 132 f.). Aber wie zuvor mit dem

Rindchen, geht es dem Dichter hier mit den Freunden: das Thema nimmt ihn dichterisch mit, anstatt dass er es - im Sinne der Unterhaltung des Publikums und der Bitte um Unterstützung - seinerseits in der Hand behielte. Wir können den Scheidepunkt genau sehen, wo die echte lyrische Klage den skurrilen Klagegesang ablöst, für 15 Zeilen. Aus Anlass des Kindchens (v. 60 ff.) war es ein anaphorisches System gewesch, das den «hereinbrechenden» lyrischen Ausdruck trug. Nun (v. 110 ff.) ist es eine Metapher von ungewöhnlicher Ausdehnung und Anschaulichkeit, die den Jargon der grotesken Klage zur dichterischen Konkretheit verwandelt: « Que sont mi ami devenu / que j'avoie si pres tenu / et tant amé? / Je cuit qu'il sont trop eler semé (v. 110/113)». Dies a cler semé » (« dünn gesät », « selten », « wenige »), ein in seinem konkreten Sinne kaum noch gefühlter, « grammatikalisierter » Naturvergleich, « entgrammatikalisiert » sich dem Dichter; ehe er selber es sich versicht, hat die Metapher ihn mitgenommen: «Il ne furent pas bien semé, / si sont failli » (v. 114 f.). Die zuvor nur formal « spärlich gesäten » Freunde (v. 113) haben sich verwandelt in die Samen aus dem biblischen Gleichnis.21 die «nicht auf guten Boden gefallen» sind (« failli »). Nach wenigen Zeilen tritt denn auch der « Wind » hinzu, der « offenbar » die « Samen » fortgetragen hat; und zwar ist dies metaphorische Geschehen ganz persönlich vom Dichter erlebt; « je cuit li venz les m'a osté » (v. 120). Dann mischt « ami », das unmetaphorische Wort, sich in das metaphorische Bild von den « Samen », dieses immer mehr an die Wirklichkeit annähernd; « ce sont ami que venz emporte » (v. 122). Und dann mündet die Metapher ganz in die unmittelbarste persönliche Erfahrung ein: jener « Wind », der schon mit persönlicher Note (« je cuit ») in die Metapher eingetreten war, zeigt sich nun als des Dichters persönlichstes Schicksal: der Wind hat vor des Dichters Türe geweht; und so mussten es die dem Dichter liebsten «Samen", d'histing Freunde, sein, die hicht mehr zu ihrem Freunde kommen wollten a et il ventoit devant ma porte, / ses emporta » (v. 123 f.). Hiermit bricht die Metapher ab: und mit « aporta » (v. 126) sind wir wieder im «kommerziellen» Fahrwasser.

Wieder also fanden wir ein Stück absichtsloser, sich selbst genügender Lyrik wie herausgewachsen aus dem Fluss der zwar nicht weniger persönlichen, aber eher skurrilen und grotesken als lyrischen Pseudo-Klage. Man lese die « Complainte » unter Ausschluss dieser und an-

<sup>(21)</sup> Die Fülle bihlischer Zitate und Auspielungen bei Rutebeuf würde eine eigene Behandlung verdienen — im Zusammenhang seiner persönlichen Religiosität, und des Zeitstiles, Ein Vorbild wäre: E. Galson: De la Bible à F. Villon (in Gilson: Les idées et les lettres [Paris 1955]).

derer — ich möchte fast sagen, «Einlagen»; und man wird merken, wie sie an stilistischer Einheitlichkeit gewinnt, aber an Wirklichkeitsnähe verliert.

« Persönlich » aber ist der Ausdruck dieses Gedichtes und ähnlicher bei Rutcheuf durch und durch: und es ist — wie wir immer deutlicher sehen werden — dafür nicht wichtig, ob und inwieweit die in den Gedichten behandelten Dinge Wirklichkeitswert, und gar persönlichen, haben.

#### V.

2 155 mgs.

Das « Persönliche » in diesen « poésies personnelles » scheint mir also nicht sowohl ihr Inhalt zu sein, als vielmehr ihr Ausdruck. Und nun gehen wir einen Schritt weiter: « Ausdruck » (und nicht das Ausgedrückte) ist ja überhaupt — wie die italianische Aesthetik es uns gelehrt hat — das vornehmste Kriterium für das Vorhandeusein von Dichtung. Unter diesem Gesichtspunkte aber — «wo Ausdruck, da ist Dichtung» — ist die grössere Hälfte der unter Rutebeufs Namen überlicferten Gedichte «persönlich» — d.h., man erkennt sie am Ausdruck, am « Stil », als von ihm stammend —; auch dann, wenn er Dinge behandelt, die dem Inhalte nach ganz ausscrhalb seines oder irgend eines « persönlichen » Bereiches liegen. Er gibt den von ihm betrachteten und besungenen Dingen seinen Stempel — und wenn er es nicht tut, dann ist er nicht interessanter als irgend ein beliebiger trovere sonst. Tut er es aber, dann spricht er als echter Dichter — nicht nur, wie Bédier wollte, als der « Embryo eines Dichters ».

Wir brauchen nur das zuvor zitierte Liedehen Colin Muset's mit Rutebeuf's jammernd-grotesken Klagen zu vergleichen, um das a Persönliche » hier zu spüren, dort zu vermissen. Muset erzählt in leichten gleichmässigen Siebensilbnern, wie seine Frau ihn empfängt, wenn er nichts bringt und wenn er etwas bringt. Je nach Ja und Nein ist sie zwei Personen, nämlich freundlich oder unfreundlich. Sie ist kein Charakter wie die unselige Xantippe bei Rutebeuf — etwas derartiges hätte in den fünf leichten Strophen Muset's garkeinen Platz gehabt —; und der Dichter selber ist ein fröhlicher, leichtherziger Mensch, der garnicht ernstlich leiden könnte; ihm kommt es darauf an, in scherzend vorwurfsvollem Tone um Geld zu bitten, in überlieferter Strophenform, ohne den Anspruch auf eigenen Ausdruck. — Wie anders es bei Rutebeuf zugeht; wie sein Ton wechselt von skurriler Komik zu ernster Tragik, von parodistischem Pseudo-Realismus zu lyrischer Ergriffenheit; wie er zwischen Erschütterung und Scherz ungreifbar schillert und doch übe-

rall er selber bleibt: das wollten die vorangehenden Analysen zeigen. Jetzt werfen wir noch in unserem Zusammenhang einen Blick auf sein berühmtes a persönliches » Metrum, das er keineswegs nur für wirklich oder angeblich «persönliche» Stoffe brauchte; aber er fühlte sich selbst offenbar in diesem Metrum persönlicher ausgedrücht als in irgend einem anderen "haber."

brivæntsbeußstwilerzeit-Strophe » ist eine Art Vorgängerin der Danteschen Terzine; so wie sie ihrerseits Vorgänger in der afrz. Literatur hat (s. Anm. 22). Die rhythmische Einheit besteht normalerweise aus drei Zeilen : zwei 8-silbigen und einer 4-silbigen (mit oder ohne weibliche Endsilbe); mit der Kurzzeile tritt jeweils der neue Reim ein: as as bs / bs bs cs / cs ds / ... Die in eine Strophe aus Langzeilen eingestreute Kurzzeile als solche ist nichts Neues; sie ist bei den Provenzalen verbreitet, und auch z.B. Musets zitiertes Liedehen hat sie im Zentrum jeder Strophe. Das Neue bei Rutebeuf ist ihre Anwendung, Die Kurzzeile ist für ihn häufig der Ort für klagende oder betrachtende Ausrufe — eine Art rhythmischer und gedanklicher Atempause. Sie unterbricht dann die Erzählung, die in solchen Faellen vor ihr abbricht und nach ihr wieder anhebt.

Noch bemerkenswerter ist Folgendes: während die Kurzzeile, durch den neuen Reim, jeweils an die beiden ihr folgenden Langzeilen. geknüpft ist, also -- als Formelement angeschen -- jeweils rhythmisch cine Pause hinter sich hat; so schlicsst sie anderseits in einer grossen Menge von Fällen -- syntaktisch und dem Sinne nach -- die zuvorgehenden beiden Langzeilen ab und hat also in diesem Sinne - dem inhaltlichen — die Pause vor sich. Sie lautet etwa: « molt ai a fere »; « je te claim cuite »; « ...que n'est la moie »; « ...pert sa reson »; « ...quant je la pris »; « bien pert a l'uevre »; « ...que bian s'en venge »; « ce sont mes festes in und besonders wirksam im rhythmischen Sinne in Fällen, wo sie die schon erwähnte Gedankenpause macht: « je qu'en diroie? »; an'est ce assezingledesest sans dotance »; das heisst — wie ich nun hinzulüge —, wenn Brocken von Betrachtung oder Klage, eingestreut vermittels der Kurzzeile, sich inhaltlich auf das Vorhergehende beziehen oder aus ihm erwachsen: dagegen, durch den mit der Kurzzeile eingeführten neuen Reim, formal vielmehr mit dem Folgenden verknüpft sind. Es ist ohne Zweifel dies häufig doppelgesichtige, gleichzeitig zu-

<sup>(22)</sup> Rutebeufs Gedichte in seinem Terzetten-Mass: 110, 1, 2, 4, 5, 23, 24, 27, 33, 51, und Teile von no. 54 (v. 101 - 229; 540-639) Eine Art Vorgünger ist nicht sowohl das Metrum des Fablel de Richeut, vom J. 1159, als vielmehr mehrere lyrische Monologe in Pyrame et Thisbé (v. 150 ff., 221 ff., 408 ff., etc.). Anderseits ist Antonio Pucci's (14. Jahrhundert). Sieventese-Strophe nur indirekt verwandt; hier reimt die Kurzzelle mit den vorangebenden. Langzeiten, nicht mit den folgenden.

rück-und voranweisende Wesen der Kurzzeile, wie Rotebeuf sie behandelt; ihr Schillern zwischen ihrer syntaktisch-inhaltlichen und ihrer metrisch-rhythmischen Aufgabe — was den zögernden, halb subjektiv klagenden, halb objektiv (oder pseudo-objektiv) berichtenden Stil-Eindruck dieser Terzettengedichte Rutebeufs in ihrer schwer erfassbaren Zweideutigkeit vornehmlich bestimmt. Der « persönlichem Scharakten dieser Gedichte — im Sinne des Ausdrucks, nicht des Inhaltsmithwird getragen durch die Kurzzeilen.

#### VI.

Dass der Ausdruck und nicht der Inhalt das « Persönliche » bei Rutebeuf sind, das kann uns sein merkwürdigstes Gedicht beweisen — der « Renart le Bestorné » (no. 23 (Kr.)). Es ist seinerseits in der geschilderten Terzetten-Strophe verfasst; aber es hat weder fiktiv noch gar in Wirklichkeit etwas zu tun mit Rutebeufs persönlichem Leben. Vielmehr behandelt es — und zwar in allegorischer Verhüllung — Fragen der damaligen französischen Kulturpolitik; und dennoch wirkt und ist es nicht weniger « persönlich » als etwa « Mariage » und « Complainte », — Wir gehen hiermit — an der Hand unserer Grundfrage nach dem Verhältnis des Persönlichen zum Wirklichen bei Rutebeuf — auf das

Cehiet seiner öffentlichen Wirksamkeit über.

Diese Wirksamkeit war vielseitig und anhaltend. Wir wissen schon, dass sie ein Menschenalter in Rutebeuf's Leben einnahm - etwa von 1253 bis mindestens 1283. Sein erster Anlass, in die Oeffentlichkeit zu treten, war wohl jener Universitätsstreit in Paris. Zwar hatte dieser Streit der Laienprofessoren gegen die Bettelmönche - speziell die Dominikaner - schon um 1219 begonnen; aber erst um 1250 hatte er sich zu öffentlicher Bedeutung entwickelt. Es handelte sich im Wesentlichen darum, ob die weltlichen oder die mönchischen Gelehrten an der Unieine Frage, die tief in die schwer versität den Vorrang haben sollten erkämpfte Unabhängigkeit der Universität von ausser-akademischer Administration eingriff. Da aber die Franziskaner einen Bonaventura, und die Dominikaner einen Thomas Aquinas und einen Albertus Magnus unter die ihrigen zählten, so war es für die säkularen Professoren nicht so leicht, die der Universität zugesicherte Selbstgesetzlichkeit bei den Berufungen und sonstigen Lebensfragen weiter durchzusetzen. Der Streit hat denn auch mit der Niederlage der weltlichen Gelehrten geendet; sowohl der Papst - Alexander IV. - wie der König - Louis IX. nahmen die Partei der Mönche, was - wie die Dinge damals lagen hiess, die Partei des bürgerlichen Fortschrittes nehmen. Was unseren

Dichter auf die Gegenseite -- diejenige der Laienprofessoren und der Reaktion - stellte, ist öfter gefragt worden. Paul Keins 28 wollte den Grund in Rutebeufs « diesseitigem Aktivismus » sehen, der auch seine Freundschaft zu Guillaume de St. Amour - der aktivsten Persönlichkeit auf der Seite der Säkularen — bestimmt habe; gegenüber stehe die kontemplativ religiöse » Haltung der Mönche, die für Rutebeufs Temperament night tragbar gewesen sei. Aber angesichts so mancher kontemplativen Momente in Rutcheufs eigener dichterischer Hinterlassenschaft möchte ich, um seine Parteinahme zu verstehen, doch auch vor allem an seine eingehorene, überall spürbare Neigung zum tempus actum denken - zum Beispiel also zum verglimmenden Glanze des weltlichen feudalen Vasallentums mit seinen Festen und seinen Spielleuten: Neigungen, die für ihn, den « trovere », ganz natürlich waren, und für die er eher bei den weltlichen Vertretern der Wissenschaft Verständnis gefunden haben wird als bei den asketischen Unruhestiftern, den Bettelmönchen, die auf dem verbürgerlichten Boden des 13. Jahrhunderts gewachsen waren. Seine ziemlich wüste Polemik gegen die meisten Mönchsorden, gegen Nonnen jeder Art, gegen Bischöfe, Papst und König lässt ihn jedenfalls nur zu oft als einen Partei-Journalisten erscheinen: er preist bei den Freunden das der Sache nach weniger Wichtige und verdeckt bei den Feinden das Wesentliche vermittels des Unwesentlichen. Was er an den Bettelorden sicht und unermüdlich tadelt, ist vornehmlich die « avarice » und die « hypocrisie »: das heisst, er sieht nicht mehr - oder doch, er will nicht mehr schen -, als was auch der Mann von der Strasse zuerst merkte bzw. sich einbildete, angesichts der Kuttenleute mit ihren Bettelsäcken, die dennoch beim Könige selber aus und eingingen. Aber ihm, der ein Dichter war, ist auf diese Weise einmal ein richtiger Tartusfe avant la lettre gelungen -Trere Symon, der Verführer im Diz « De Frere Denise » (no. 35 (Kr.), v. 35 ff.). Was die Bettelorden geistig bedeuteten, in ihrer völligen Neuartigkeit gegenüber allen benediktinischen Institutionen und Reformen; in ihrer sozialen Ethik und ihrer Mystik — eine revolutionäre Gründung aus dem Geiste einer neuen Epoche heraus, und ganz abgesehen von einzelnen hervorragenden Vertretern -: davon hat oder doch zeigt Rutebeuf keine Ahnung. Wenn er einmal betreffs ihrer etwas Gutes sagt, dann über ihre Vergangenheit. Alles Vergangene lächelte

<sup>(23)</sup> Im dem kurzen, aher tiefgehenden Aufsatz Kutcheufs Weltanschauung im Spiegel seiner Zeit (Z. rom. Phil, I/II. 1933, besonders 569-71). Der Universitätsstreit von Paris ist gut dargestellt durch H. H. Lucas (ed. Pakines concernant l'université de l'aris, [cit. introd.]). Vgl. auch C. Pari, O. P.: Le Roman de la Rose et la scolastique courtoise. (Paris 1949), 465 ff.

ihm — eines von den Paradoxen, die diesen Mann der Gegenwart kennzeichnen – ; so also auch die ersten schönen Jahre der Bettelorden in der ersten Hälfte des Jahrhunderts. Und selbst da sind es nur popularisierende und moralisierende Momente, nicht die geistigen und wesentlichen, die er geltend macht. Man kann aber zu seiner Entschuldigung anführen, dass selbst sein grosser Geistesverwandter, Dante Alighieris – ebenfalls ein « laudator temporis acti », der das Gegenwärtige verfürteilt, nur weil es gegenwärtig ist — betreffs der Gegenwart der Bettelorden nicht tiefer oder realistischer gesehen hat, als Rutebeuf es tat. 24 Uebrigens mag Rutebeuf in reiferen Jahren, längst nach dem Universitätsstreit, über die Bettelorden und über das bürgerliche Zeitalter positiver denken gelernt haben: hierüber weiter unten noch einige Worte.

Unserem Dichter war somit - wegen seiner parteipolitischen Stellung nicht nur, sondern aus Gründen elementarer Abneigung - jeder Zugang hinter die Fassade des Bettelmönchtums versperrt; erst recht also der geistige Zugang zu dem, was man ihre geistigen Exzesse nennen kann. Guillaume de St. Amour's Anklageschrift De periculis novissimorum temporum (1256), die ihren Verfasser schliesslich selber zum verurteilten Angeklagten machen sollte, war die Antwort gewesen auf einen Liber introductorius ad Evangelium aeternum (vermutlich von Gerardo di Borgo S. Donnino). Diese anonyme Schrift wurde von den Laienprofessoren den Dominikanern untergeschoben, als ihren Hauptgegnern. In Wirklichkeit kam sie aus den Kreisen der Franziskaner, und zwar der Franziskaner-Spiritualen; jener extremen Gruppe; die sich nicht ohne Grund als die allein echten Nachfolger des Heiligen fühlten. Und die Schrift war nichts Geringeres als eine Verteidigung der spiritualistischen Lehre Joachim's von Fiore, des im Jahre 1202 verstorbenen Abtes und Propheten eines « Dritten Reiches » des Heiligen Geistes und des Mönchtums, das im Jahre 1260 beginnen sollte, also nun unmittelbar bevorstand. Ob Rutebeuf die Schrift auch nur gelesen hat, bevor er in ihre Verketzerung einstimmte? Es ist betrübend, ihn über den « Cinquieme evangelitre » (no. 46, 40 f.) nur mit herabsetzender Abneigung, d.h. als Partei-Journalist, sich äussern zu hören. Es handelte sich freilich in der Tat um eine nahezu ketzerische Lehre, die er als

<sup>(24)</sup> Rutcheuf: « La baiaille des vices contre les vertus » (no. 43 (Kr.)), v. 16 ff., speziell v. 41 ff. (der glueckverheissende Region der Bettelorden). Dante (Par. XI, XIII) beklagt den Niedergang sowohl der Dominikaner, wie der Franziskaner, indem er beider Orden Gegenwart ihrer Vergangenheit gegehüberstellt. Er schrieb dies etwa 70 Jahre später, als Rutcheuf seine populären, aber im Grunde nicht verschiedenen Klagen und Anklagen schrieb. Und der gelehrte Professor Guillaume de St. Amour. Theologe und Philosoph, hatte seinerseits auch nichts Tieferes oder Treffenderes gegen die Bettelorden vorzubringen als sein « trovere ».

solche nicht verteidigen konnte; ausserdem um eine Vision von gesteigertem Asketentum, um ein kommendes Zeitalter der Mönche — gewiss nicht Rutebeuß Ideal. Aber vielleicht hätte seine innerste Stimme dennoch gezögert, bevor sie « Nein » sagte. Wir kommen auf diese « innerste Stimme » in Rutebeuß Seele also noch zurück.

avelt des Tiermärchens (worin et

iryf scinerscits hat mehr innere haseben Karneter haseben Karneter scenarios

Unter der Menge von Gedichten mit öffentlichen und weltlichen Themen aller Art, die wir von Rutebeuf haben, ist der « Renart le Bestorné » gleichzeitig das ausdrucksvollste und das rätselhafteste. Es ist ausserdem das einzige Gedicht von ihm, das die Lehre mittelalterlicher Poetik von den « zwei Sinnen » mit der Literatursatire verbindet. Jm wörtlichen Sinne ist es eine Tierfabel nach dem Muster des Roman de Renart, sofern dieser sich im Verlauf seiner Entwicklung mehr und mehr von der harmlos burlesken Fabel weg und zur allegorischen Satire hin geneigt hatte. Im « zweiten » Sinne dagegen ist es ein aktuelles Streitgedicht. Nicht lange vor dem « Renart le Bestorné » war das Couronnement Renart erschienen - ein Tierepos von einem unbekannten Dichter hohen Ranges, das seinerseits im Gefolge der späteren Branchen des Roman de Renart stand. Hier wurde mit einem satirischen Gedanken Ernst gemacht — der Gleichsetzung Renarts, des listigen Fuchses, mit dem ablehnend beurteilten Geiste der Bettelorden. Renart erscheint hier als Cordelier (Franziskaner) verkleidet; und er gewinnt als solcher die Nachfolge im Reiche des Loewen Nobel, Königs der Tiere. Wenn ich das merkwürdige Gedicht richtig verstanden habe,26 so richtet es sich nicht sowohl gegen individuelle Figuren und aktuelle Verhältnisse; Nobel «ist » nicht der König von Frankreich; Ysengrims « ist » nicht ein bestimmter and damals bekannter opportunistischer Aristokrat. Vielmehr verkörpern sie Allgemeinbegriffe — Grundströmungen einer vom Dichter beklagten öffentlichen Entwicklung. Das Couronnement ist eine, im allegorischen Tierfabelkleide auftretende, nicht sowohl äussere als vielmehr innere « Geschichte » des Kampfes zwischen der versinkenden Fendalmacht des 12. Jahrhunderts und dem aufstrebenden Bürgerkönigtum des 13., und zwar geschaffen aus dem Geiste einer leidenschaftlichen Tendenz für jene und gegen dieses.

Dagegen ist Rutcheufs Gedicht — in derselben allegorischen Verkleidung — eine konkrete und auf das Einzelne gerichtete politische

<sup>(25)</sup> Meine Studien zu R. (cit.), 9-37.

Satire. Der Titel bedeutet meiner Ueberzeugung nach nicht nur « Der travestierte Renart »; sondern « Der heruntergekommene Renart », und zwar im speziellen Sinne von » Der zum Bettelmönch herabgesunkene Renart ». Der Couronnement — Dichter ist auf dem Gebiete des Tiercepos eine Analogie zu Jean de Meun: wie dieser in den Liebesroman des harmloseren Vorgängers die begriffliche, abstrakte Satire hineingetragen hat, so jener in die harmlose Weht des Tiermärchens (worin er freilich nicht der erste war). Rutebeuf seinerseits hat mehr innere Cemeinschaft mit einem politisch — ethischen Kämpfer gegen aktuelle und konkrete Mächte, wie etwa sein provenzalischer Zeitgenosse Peire Cardenal es war. Freilich hatte dieser Zeuge und Ankläger der Verwüstung einer kostbaren und fröhlichen Kultur durch die schändlichen Albigenserkriege mehr realen Grund zu kämpferischer Bitterkeit, als der Nordfranzose Rutebeuf unter der aufgeklärten und den Frieden wollen-

den Herrschaft eines Louis IX.

Es ist dennoch Louis IX. persönlich und nicht ein Allgemeinbegriff, den Rutebeufs « Löwe Nobel » verkörpert; es sind einzelne und zwar geistliche Berater des Königs, die durch den Esel Bernarz, den Hund Roniaus, den Wolf Ysengrims in ihrer (angeblichen) Unfähigkeit lächerlich gemacht werden. Was dagegen Rutebeufs Fuchs, den Renart sebst, betrifft, so bleibe ich freilich dabei, dass er, als einzige Figur des Gedichts, nicht eine Einzelperson vertritt. Vielmehr besteht nach wie vor kein Zweifel für mich, dass « Renart » - wie im Couronnement so bei Rutebeuf - den ablehnend geschenen und beurteilten « Geist des Bettelmönchtums», darstellt; und zwar im « Renart le Bestorné » speziell die « Avarice ». Die « Hypocrisie » ist bei Rutebeuf in diesem Zusammenhang einem anderen, aber nahe verwandten Gedicht vorbehalten - dem « Don Pharisian » (no. 24 (Kr.)), einem angreiferischen Pamphlet im gleichen Terzettenmass; formal verschieden vom « Bestorné » nur dadurch, dass es mit der rein begrifflichen Allegorie arbeitet - nicht mit einer literarischen Verkleidung wie jener. Dennoch also dürfen wir den «Pharisian» das «Doppelgedicht» zum « Bestorné » nennen — dessen zweite Hälfte gleichsam (entsprechend dem Verhältnis zwischen « Mariage » und « Complainte »). Im « Pharisian » aber wird kein Leser auch nur einen Augenblick zweifeln, dass die Angegriffenen — die «Hypokriten» – die Bettelmönche sind: « Ypocrisie la renarde, / ... / vint au roiaume; / tost ot trové frere Guillaume, / frere Robert et frere Aliaume, / frere Giefroi, / frere Lambert. frere Lanfroi / ... » (no. 24, 80 ff.). Hier ist es die « Hypocrisic », dort die « Avarice », die angegriffen wird; beide Male sind « Renart (vgl. renarde)» ihre Träger: ergo, in beiden Gedichten werden die Bettelmönche angegriffen. Wen die Evidenz innerhalb des « Bestorné » nicht überzeugt (die bei früheren Gelegenheiten ausgiebig nachgewiesen wurde, und nicht nur von mir): der sollte sich durch diese evidente Zusammengehörigkeit der beiden Gedichte, die von zwei Seiten auf denselben

Gegner zielen, überzeugen lassen.

tai «Ich weiss mich dennoch mit meiner Auslegung des « Renart le Bestitué sein Gegensatz nicht nur zu älteren Lesern des Gedichts. Auch der name Erwecker dieser Studien, Edward B. Ham (Ann Arbor), ist völlig anderer Meinung. Für ihn beziehr sich auch die Figur des Renart anf cine bestimmte Person; und das Ziel von Rutebenfs Satire sind für ibn nicht die Bettelorden, sondern Louis' IX. damals geplanter zweiter Kreuzzug (der achte in der Serie, von 1270). Ham's sorgfältige Arbeit hat mich, wie ich gestehe, nicht überzeugen können. Die Sprechweise, wie Rutebeuf sie gegenüber den Bettelmönchen überall hat, findet sich unverkennbar hier in der literarisch allegorischen Verkleidung wieder. Anderseits ist - auch wenn man vom « Pharisian » absehen will der innere Zusammenhang mit dem Couronnement Renart zweifellos; und das Couronnement richtet sich in aller Oeffentlichkeit gegen den Geist der Bettelorden. Die literarische Verknüpfung mit den zeitlich vorangegangenen Tierepen zwingt einfach zu der Deutung des «Renartle Bestorné» als einer Bettelorden-Satire: motivisch wie stilistisch. Denn was mir die Hauptsache ist: nur gegen Bettelmönche hat Rutebeuf diesen Ton hitziger Wut, der den « Bestorné », trotz seines « sachlichen » Gegenstandes, in die Gruppe von Rutebeufs « persönlichen » Gedichten einreiht. Ich bitte die Nachweise für alles Gesagte in meinen mehrfach zitierten Studien zu Rutebeuf (1922) nachlesen zu wollen, deren Haupithema der «Bestorné» war. Hier nur noch wenige Worte über den « persönlichen » Charakter dieses Gedichtes, in seiner Metrik und seiner Allegorie.

"m. Das Metrum ist also wieder die Terzettenstrophe; und wieder spielt die Kurzzeile, in der grossen Mehrzahl der Fälle, jene Doppelrolle zwischen dem Vorhergehenden und dem Folgenden: « ... et Renarzeregne »; «... col estendu »; « c'est sa droiture »; « ... que venist l'Once ». Was wir hier nicht finden, sind jene klagend oder moralisch resumierenden Zwischenseufzer vom Typus: « je qu'en dirai?»; « n'est ce assez?»: denn hier haben wir keine halb wirklich empfundene, halb grotesk persiflierte — pseudo - elegische — Klage. Wir haben vielmehr den — dramatischen — Ausdruck wütenden Angriffs, aktiver Empörung, rapider Schilderung oder Andeutung. Mit einer Reihe anaphorischer

<sup>(26)</sup> E. B. Havi: ed., Remart le Bestorné, (cit.), 18 ff. Vgl. auch seinen Aufsatz R., panper and polemist (cit.), 237 f. Auch für R. Bossuat ist der cR.LB. a une virulente diatribe contre les ordres menciants représentés par le gampil et accessoriement par Roonel, Isengrim et Bernard... a (R. Bossuat: Le Roman de Renard, (Paris 1957), 145 f.).

Kurzsätze springt der Dichter in sein Thema hinein, ohne Einleitung - wie etwa das so häufige: « Ich will (muss) reimen von diesem oder jenem » - ; ohne « Natur-Eingang », oder irgend welche andere Vorbereitung: « Renart ist tot, Renart lebt. / Renart ist schmutzig, Renart ist niedrig, / Und (scil. dennoch) — Renart regiert... ».\*\* « Renart » ist das anaphorische Leitwort, gleichsam der in die Masse brennhaven Materie geworfene Funken, an dem diese sich überall gleichweitig untzuerder. Erleht ist dies also genau so « persönlich v wie jene Schilderungen von einem, scinerseits nicht unmittelbar erlebten, aber persönlich ausgedrückten häuslichen Elend. Jene Ehemisere war ja, wie wir vermuteten, grossenteils fingiert; und ebenso ist das tatsächlich Geschilderte im « Bestorné » das Fabelland der Tiere: während das den Dichter eigentlich Aufregende - die kulturpolitische Tagessorge - unter det Hülle der Allegorie bleibt, also als sie selber garnicht laut wird. Der Ausdruch selber ist das eigentlich und «persönlich» Erlebte; der Inhalt ist — im « Mariage » wie im « Bestorné » — nur mehr der Anlass zum Ausdruck. In diesem Zusammenhange möchte ich auch noch sagen: die allegorische Einkleidung im « Bestorné » ist für E. B. Ham 28 politisches Mittel Rutchenfs, um ein gefährliches Thema - Louis'IX. vom Dichter angegriffenen Kreuzzugs-Plan — zu verhüllen. Ich bleibe dagegen, wie gesagt, überzeugt, dass nicht der geplante Kreuzzug, sondem die Bettelorden und ihre politischen Uebergriffe Gegenstand des Angriffes sind: sie aber anzugreifen, war nicht unmittelbar gefährlich für einen trovere - - viele taten es gleich Rutchauf. Also ist auch die allegorische Einkleidung hier nicht ausscrkünstlerisch — als Mittel der Vorsicht - zu begründen; sie ist vielmehr ein freies künstlerisches Spiel und gehört in den Bereich des «persönlichen » Ausdrucks, Rutebeuf gönnte sich - meiner Ueberzeugung nach - die Abwechslung, eines seiner vielen Gedichte gegen die Bettelorden einmal in den Formen der Tier-Allegorie vorzutragen, wie sie damals überall bekannt waren, und wie einige der spaeteren Branchen des Roman de Renart (s. Anm. 27) und besonders der ihm innerlich verwandte Dichter des Couronnement sie ihm für seinen besonderen Zweck vorbereitet hatten.

<sup>(27)</sup> Das Motiv vom (schein-) toten und dennoch lebenden (d. h., mit allem Pomp zur Grabe getragenen und dann entwischten) Renart war ausgearbeitet in der späten Branche XVII (Mort et procession de Renart). Rutcheufs Godieln ist emstanden zwischen 1261 und 1273; für Ham, mit seiner Deutung auf den 8. Kreuzzug, um 1268/g (ed. cit., 22). Der Roman de Renart wird gegenwättig neu herausgegehen durch Manto Rautus (bisher etschietten Br. I-IX [Paris 1948-54]); die ältere Ausgahe von E. Martin (3 voll., Strasbourg 1882/7) behält ihren Wert, Vgl. die belehrende Schrift von R. Bossmar: Le roman de Renard. (Paris 1935). Ich darf auch auf meine Erstlingsarbeit verweisen: Die erste Branche des Roman de Roman, (Gielfswäld 1918).

Einen speziellen, ganz persönlichen Grund für die eigentümlich aus politischer Agressivität und künstlerischem Spiel gemischte Stil-Lage des « Bestorné » habe ich einst vermutet 29 und möchte auch diese Vermutung neuerdings zur Prüfung empfehlen. Dass grade der « Bestorné » einen besonderen und zwar künstlerischen Anlass für seine allegorische Tier-Einkleidung hatte, das kann uns auch das Gegenbeispiel des « Pharisland der School wieder aufgegeben, abgeschen von dem leisen Nachklang « Ypoerisie la renarde... » (v. 80 f.). Rutebeufs « Bestorné » ist ganz und gar « persönlich », grade auch in seiner Irei gewählten und nirgends bei ihm wiederholten Form der allegorisch-literarischen Satire. Der « Pharisian », der dasselbe Thema von anderer Seite behandelt, ermangelt des literarischen Einschlages und ist daher zwar nicht weniger « persönlich », aber weniger interessant.

#### VIII.

Nach der satirisch oder doch butlesk umgeformten, oder mit literarischer Spitze frei erfundenen Wirklichkeit des privaten Lebens; und nach der allegorisch-literarisch verkleideten Wirklichkeit des öffentlichen Lebens kommen wir nun zum dritten und letzten Gebiet, auf dem wir Rutehaufs Wirklichkeit im Spiegel seines dichterischen Ausdrucks betrachten wollten: dem Innersten seiner Seele. Es ist gewagt, solche Fragen bei einem mittelalterlichen Autor, und gar bei einem romanischen, auch nur zu stellen: allzuschr wog bei ihnen vor die freiwillige Unterordnung unter Gesetze der Rhetorik und Poetik im Formalen, und das nachahmende Verhalten im Inhaltlichen; allzuwenig lag im Wesen des mittelasterlichen, katholischen und romanischen Künstlers das Bestreben, « sich selber auszudrücken ». Anonymität und Objektivität sind die ihnen natiivlichen Verhaltungsweisen. Aber wir haben schon zuvor (ob. Kap. III Ende, über « La mort Rutebeuf ») unscres Dichters kontemplative Töne — man möchte sagen, seinen «Marien-Ton» — kennen gelernt, als Ausdrucksweise seiner eigentlichen Wirklichkeit. Und wir treffen immer wieder - nicht nur bei Rutebeuf - auf so offensichtlich individuelle und persönliche Töne inmitten des regelgemässen, anonymen und objektiven Verhaltens jener dichterischen Zeiten, dass wir uns erlauben, nach wie vor, trotz Topik, Rhetorik und Nachahmung, unseren Ohren zu trauen. Etwas soeben Gehörtes oder Gelese-

<sup>(29)</sup> Studien zu R., (cit.), 56 f., 70, 92 ff.

strebun, «sich selber

nes sprach zu uns als Ausdruck einer persönlichen dichterischen Intuition: dann haben wir das Recht, unseren Eindruck darauf zu prüfen,

ob er den Einwänden der Topik und Rhetorik standhält.

In seinem Verhältnis zu religiösen Dingen haben wir Rutebeuf bisher nur — abgeschen von jenem Bussgedicht — kennen gelernt als den Bekämpfer der Mönchsorden und als den puren Moralprediger Er schien religiöse Kongregationen überhaupt nur zu sehen, insofern sie die feudale Weltherrlichkeit zur Vergangenheit gemacht hatten, und insofern sie - im Besonderen - seinem König das Geld abnahmen, das dieser lieber den Spielleuten hätte geben sollen. Ein freundliches oder gar respektvolles Wort über die Mönchsorden fanden wir fast nur, wenn es sich um deren Vergangenheit handelte, im Gegensatz zur « de-

generierten » Gegenwart.36

Was werden wir also sagen, wenn wir in einem ganz späten Gedicht unseres unbeugsamen Gegners mönchischen Lebens die Zeilen lesen: « Molt volentiers queisse une religion / ou je m'ame sauvasse en bone entencion, / mes tant voi en plusors envie, elation / qu'il ne tiennent de l'ordre fors l'abit et le non » (no. 47 (Kr.), 106/9). « Sehr herzlich würde ich einen religiösen Orden wünschen, wo ich in gutem Streben meine Seele retten könnte. Aber... ». « Religion » (v. 106) kann auch « Kloster » heissen." Falls es das hier heisst — aber auch, falls es nur « Orden » heisst --, so können wir die Stelle nur so verstehen: Rutebeuf würde gern selber Mönch geworden sein, hätte er nur einen Orden (ein Kloster) finden können, wo nicht nur das Acussere, sondern das Wesentliche religiösen Lebens verkörpert wäre. (Zu « cn plusors » (v. 108) vgl. hier Anm. 30).

Dies ist freilich nicht nur « laudatio temporis acti » — « einst war alles gut (auch die Mönchsorden); nun ist alles schlecht » —: es ist der Ausdruck einer echten und zwar religiösen Sehnsucht, die gegen Ende

(30) Schwer erklärbare Sonderfälle sind nicht abzuleugnen. Die Dominikaner kommen am schlechtesten weg, weil sie im Universitätsstreit die Hauptgegner waren; vgl. dagegen die Milde gegenüber den Franziskanern etwa in a Des cordeliums (100, 20 (Kr.)). Aber auch die Franziskaner sind mit in der Verdammnis, sobald alle Orden zusammen behandelt werden: no. 17, 61 ff.; no. 18, 19f.; und der «Tartuffe» frere Symon ist ein Franziskaner (no. 35, 19 ff.). Eine Klausel wie « en plusors » (no. 47, 108) ist in diesem Zusammenhange bemerkenswert. - Warum dagegen die Mönche von St. Victor als in der Tat einziger Orden von der ethischen Verurteilung ausgemannten werden (n nus n'i vuet mes tenir la voie fors li moine de Saint-Victor... » [100, 42, 722 ff.]), das könnte wohl nurverstanden werden im Zusammenhange von Rutebeufs Lehens-Erfahrungen. Er nimmt von seiner Ständekrinik sonsa mit dieser Formel e fors... » nur die Studenten (n estuler ») aus (no. 48, 89; 49, 17). - Lehler sind mir die verdienstlichen Schriften von T. Denkungen (Die Bettelouden in der frz. didaktischen Lit., (Franziskan, Studien, II, III [1915-10]), und G. Freen (Rutebeufs Kritik un den Zuvländen seiner Zeit, [Diss., Basel 1920) hier im Jamaica nicht zur Hand. ibnen natiulicher

Jamaica nicht zur Hand,

<sup>(31) 2.</sup>B. no. 55, 558, 6:8; and Joinville (cd. F. Michel), p. 219,

des Lebens hervorbricht mitten zwischen die mehr oder weniger selbst erlebten Topoi einer nicht sowohl religiösen als ethisch - politischen Kritik. Und der hitzige Ausdruck dieser Topoi - d.h., ihr Individuelles; das, wodurch sie sich in der Mehrzahl der Fälle bei ihm unterscheiden Twom vielen der Sache nach ähnlichen, mönchskritischen Pamphleten ale Juliebunderts - wäre nicht nur aus seiner allgemeinen Neigung zu starker und personlicher Selbst-Aussprache hervorgegangen. Es drückte vielmehr - zum mindesten an unserer Stelle - in der Form ablehnender Kritik eine viel innerlichere Klage aus, als es die Klage im Zusammenhang des Universitätsstreites und der Verbannung des Guillaume de St. Amour ist. Die zitierte Stelle besagt nichts Geringeres als: « Wäret Ihr Ordensleute in Wirklichkeit das, was zu sein Ihr vorgebt, dann wäre ich - Rutebeuf - nicht mit meiner religiösen Sehnsucht auf mich selber angewiesen ». Wieder sind wir in der Lage, die spezifische Ausdrucks-Tönung, die unser erster Eindruck war, nachweisen zu können im speziell Sprachlichen des Stiles, also im Sprachausdruck. Die innere Evidenz, dass hier Allerpersönlichstes zum Ausdruck kommt, wird nämlich bestätigt durch die äussere: durch die erste Person - « queisse », « m'amr sauvasse » --, in der der Dichter hier spricht. Dasselbe geschah in den im engeren Sinne « persönlichen » Gedichten (« Mariage », u. a.): während in den normalen Angriffsgedichten das « Ich » des Dichters sich auf die Kritik des im übrigen in dritter Person Vorgetragenen beschränkt: « Seignor, molt me merveil que cist siecles devient... »; « se cil amassent pais, pacience et acorde, / qui font semblant... /, je ne recordasse hui... » (no. 19 (Kr.). 1.13 f.). Dies ist das "Ich " des — leidenschaftlich beteiligten — « Journalisten »; jenes « queisse » « sauvasse » spricht von des Dichters persönlichsten Angelegenheiten. Jedoch muss ein so subtiles Problem wie das «Ich» - Sagen eines nicht nur lyrischen Dichters ausführlich und monographisch be-Handelt werden. Das, was ich soeben dazu sagte, kann höchstens als Ansatz zu einer solchen Monographie gelten."

<sup>(32)</sup> z.B.: jenes « me merveil » kann scherseits unmittelbar « persönlich » werden: « De ce me merceil sanz dotance. / quant lå mer qui est nete et pure / sofroit son pechié et s'ordure... » (« Vie de Sie Marie...» [00, 55-70 ff.]). Rutchoufs « Vorlagen » haben nichts dergleichen an den entsprechenden Stellen: er nimmt. ganz von sich aus, persönliche und zwar kritische Stellung zu dem von him selber erzählten Verhalten der Natur. d.h., Gottes. - Vgl. innen Anm. 38. - Ueber T. Tasso's « Ich » - Sagen als einen Spiegel seiner dichterischen Cesant-Entwicklung vgl. einen Abschnitt in meiner Schrift Ritterepos-Gottesepos (Köhn 1959). - R. M. Dureline in seinem lehtreichen Aufsatz Tosso's epie rhetorie (Rum. Rev. L., 1989). St. ff.) hat diese erstaunliche Kurve bei Tasso nicht beschiett: harmloses « Ich » - Sagen im noch halb ariostischen Rinaldo; radikate Einschränkung des « Ich » in objektiv-klassischen Sül der Liberata; fast völlige Ausmerzung des « Ich » in der Conquistata, wo der « klassische » Stil sich selber ad absurdum führt; und Wieder-Einbrechen des » Ich » auf einer höheren Stufe im nicht mehr ritterepischen « Cottes-Epos »

Ist die Stelle aus « De la vie dou monde » (no. 47 (Kr.)) einmal als persönliches Bekenntnis religiöser Art verstanden, so werden uns manche andere geistliche Gedichte Rutebenfs chenfalls ein persönlicheres Gesicht auftun: persönlich nicht nur insofern, als er topische Dinge mit seiner eigenen Note ausdrückt, sondern insofern sie vielleicht aus einer meist verdeckten, innersten Schicht seiner eigenen Seele bertuffklingen. Seine Marienlieder hatte ich schon zuvor « Rutebeuls einzige Liebeslieder » genannt. Eines unter ihnen (no. 52 (Kr.)) ist abgefasst in cincr im engsten Sinne «lyrisch» klingenden, 9-zeiligen chanson -Strophe: einem fünfmal wiederholten System aus vier 10-Silbaern und fünf 5(6)-Silbnern. Diese fünf in sich selbst abgestuften Einheiten werden nun wieder in einem höheren Sinne zu einer einzigen formalen Einheit zusammengeschlossen durch die Reime: diese nämlich sind dieselben über sämtliche Strophen hinweg; nur drei Reime im Ganzen, mit einer besonders lieblichen, leichten Variation in st. 3-5 gegenüber st. 1 und 2: a10 b10 a10 b20 - c0 c8 (st. 1 u. 2; a5 a5; st. 3-5; b5 b) c6. Das gemeinsame Reimschema ist hier nicht nur eine «Brücke», wie jene vereinzelten capfinidos (no. 7), sondern gleichsan ein Wasser, das mit seinen Wellen die fünf strophischen Einheiten wie fünf Inseln umspült. Jedoch crmuntert ein solches überkünstliches « lyrisches » Schema durch sich selber noch nicht zum «lyrischen » Ausdruck. Das kann — neben manchem anderen provenzalisierenden Artefakt — Adam de la Hales Canchon XIII (Berger) zeigen: Zehnzeiler, sonst nach Strophenbau und Reimverteilung dem Gedicht Rutebeufs ganz ähnlich; aber nach Inhalt und Klang eine trockene und vergnügte Liebestheorie. Um in solchen formalen Kunstbau das Gefühl und die persönliche Stimmung zu giessen, für die er aufnahmefähig ist: dazu gehört ein hohes Thema und eine erlesene Stunde, wie Rutebeuf sie offenbar erlebte, als er sein Gedicht (no. 52) schrieb. Er war ja, unbeschadet seiner "rudesse", ein Meister der Verstechnik: ihn mag eben der formale Anspruch in seinem Ausdrucksvermögen beflügelt haben, anstatt ihn darin zu lähmen. Sci dies wie es wolle: sein Gedicht fliesst dahin in einem blütenreinen, andächtig gelösten, schlichten und stillen Ton. Wir erkennen den rabiaten politischen Tagesschreiber, den jammernden Verkünder häuslichen Elends, wahrscheinlich nur einer Maske für hoshafte Literatursatire; den oft eintönigen Moralprediger, den Verfasser vulgär-zotiger Fablels kaum wieder. Hiermit will ich nicht E. B. Ham's Theorie von den « mehreren Rutebeuf » das Wort reden (vgl. ob.

<sup>-</sup> Mando Creato -, wo der Dichter, als einzige auftreiende « Person », Gott selber gegenübersteht und mit ihm spricht.

Anm. 3); sondern ich will sagen, dass mit dem Anlass, dem Antrieb, der « Intuition » (nach B. Croce's Sprachgebrauch) der Ausdruck (Stil) sich modifiziert. Rutcheufs Vorliebe für Sünder, deren leidenschaftliche, dringende Buss-Empfindung sie vor der Hölle rettet — der Secrestein und dessen Freundin (no. 41 (Kr.)), oder Theophile, der Vorgänger Emistissino. 54114 bekommt auf diese Weise auch ihrerseits ein «persönliches ne Gesicht zuüber das allgemeine Schema des Marien-Mirakels hinaus, wonach — etwa bei Bereco — auch der ärgste Sünder des Beistandes der Jungfrau gewiss sein kann, wenn er nur an sie glaubt. Rutebeuf selber könnte das Gebet gesprochen haben, das er seinem Theophile in den Mund legt: eine Anrufung der Jungfrau um Hilfe gegen den Teufel, wieder in lyrischem (weniger anspruchsvollem) Masse, und wieder im Tone innigster Hingabe vorgetragen (no. 56, 432 ff.). Der fromme Zosimas, der — ausser durch ein wenig Eitelkeit — in seine n Leben durch nichts gesündigt hat, steht in Rutebeufs « Vie Ste Marie l'Egiptianne », staunend vor Ehrfurcht, vor der grossen Sünderin, an der Gott vor seinen Augen ein Wunder tut (no. 55, 871 ff.). Die Sünderin erscheint als die Gott Nähere; der fromme Priester und Ordensgründer hält sich in bescheidener Distanz, so wie auf einem frommen Bilde der Stifter unterhalb der Heiligen Personen kniet, Man möchte die Quelle dieses numinosen Staunens, das Rutcheuf so ausdrucksvoll in seinem Zósimas gestalten konnte, in seiner eigensten tiefsten Seele suchen, aus der etwa auch die « Mort Rutcheuf » (no. 7) hervorgebrochen war. Die allgemeinste Empfindung, aus der solche Gestalten - der Secrestain, bei ihm hervorwachsen, würde diese Theophile, Marie l'Egiptienne sein: Der bussfertige Sünder ist Gott näher als der nicht angefochtene Fromme. Aus einer Auschauung also, die Rutebeufs anti-bürgerliche Gesinnung, wie wir sie schon kennen und wie sie mit seinem eigenen, nicht los zu werdenden Kleinhürgertum in Jehenslangem Kampfe lag, auf das transzendente Gebiet überträgt.33

<sup>(33)</sup> Ein fast komisch-pedantischer Zug in diesem Zusammenhange: Rutebeuf lüsst diese seine, unter der Gnade stehenden Sünder nur jeweils in gewissen Grenzen sändigen; und zwar begehen sie jeweils diejeuige Sünde nicht, die in ihrem Zusammenhange die natürlichste wäre. - Der Secrestain und die Rittersfrau gehen zusammen durch und nehmen alles mit, was sie tragen können - er aus dem Klösterschatz, sie aus ihres Mannes Hause: aber sie die doch nur von Liebesleidenschaft gefrieben das alles taten - (pracht voll geschildert no. 4). 160 fl.] -, enthalten sich der Liebesvereinigung (v. 310/37 [beide rauben]; 346/8 [die Enthaltsamkeit]). - Anderseits: Maria leht in zügellosseter libido, aber nimmt kein Geld dafür (no. 55, 54 fl.): was wieder in ihrer Lage das Unnatürliche ist. (Rutebenfs Vorgänger haben sich betreffs der Maria verschieden verhalten: die lateinischen und vulgäten Prosa Erzählungen lassen sie kein Geld nehmen, wie Rutebeuf; die afrz. Versfassung des 12. Jh. (s.Zitat unten, Anm. 35), auf die Rutebeuf sich sonst vorwiegend stützt, sagt dagegen realistischer; e non serdement por les deniers, / mats por faire le sien deduit » [v. (22 f.); vgl. dazu den Hrsg. Baker, p. 290]). - Was nun die nicht unter der Gnade stehenden Sünder betrifft - bei Rutebeuf besonders frere Symon-: so hat dieser

Aber Mrs. Bernardine Bujila, kritische Herausgeberin der « Vie de Ste. Marie l'Egiptienne »,34 betrachtet mich mitleidig und spricht: « Das von dem bussfertigen Sünder und dem unangefochtenen Frommen ist zunächst einmal ein biblischer Topos (« Der verlorene Sohn »); und speziell bei Rutcheuf ist das alles abgeschrieben aus dem MS,T, einem anot nymen, altfranzösischen Leben der III. Maria aus dem 12 Jahrhundert; und was nicht dorther ist, das fand Rutebeuf in den lateinischen und altspanischen Fassungen der Legende. Von ihm selber stammen nur ein paar reiche Reime und andere Kunststücke, die er seinen be-

scheideneren Vorlagen hinzugefügt hat ».

Der erste Einwand erledigt sich selber: ich meine ja nicht das Motiv als solches; ich meine den Grad von dessen « Erlebtheit », den persönlichen Ausdruck, den es gefunden (oder nicht gefunden) hat. Was den zweiten Einwand betrifft, so wollen wir doch einmal nachschen! Die früheren Fassungen der Theophilus-Legende sind in einer französischen Veröffentlichung zusammengestellt; man kann — wie Mrs. Bujila es getan hat - Rutebeuls Text Schritt vor Schritt mit den Vorgüngern vergleichen.25 Wie sicht denn in den beiden altfranzösischen - Erzählungen, der des 12. Jahrhunderts und der des Rutebeuf, die Stelle aus, wo die Maria vor den staunenden Augen des Zosimas beim Beten in die Luft gehoben wird? In der Tat, der Unterschied zwischen beiden Texten ist nicht gross; aber dennoch - wie erzählt der ältere Text? Ich übersetze auszugsweise: « Maria betete: ... ihr Mund bewegte sich, aber ohne Laut. Immer wurde sie von der Erde gehoben, sodass sie sie nicht berührte. Zosimas hatte grosse Furcht; er ruft Gott zu Zeugen, denn mehr als 21/2 Fuss waren zwischen der Erde und ihr ... so sehr liebte unser Herr sie. Zosimas'... 'cuida fantasme avoir trové'; cristiin Begriff, zu flichen... » 36 Soweit der ältere Text. Wie erzählt nun Rietebeuf? « Die Dame beginnt zu beten... Aber dieser (will Zosimas) hörte nichts davon...; aber dieses sah er ('vit il') gut, ganz ohne einen Zweifel, dass höher als des Ellbogens Länge sie in die Luft gehoben wurde,

oftenbar die unschuldige « frere Denise » tatsächlich verführt, also nicht « verzichtet » (obwohl Rutcheuf sich zurnekhaltend ausdrückt; aber « ne qu'ele ait a home geu » (no 35,286) ist doch eindeutig). Erere Symon wird aber auch nicht « gerettet »; und selbst « frere Denise », die junge Verführte, hat nur den merschlichen Beistand der dame au chevalier (v. 279 ff.); nicht den übermeuschlichen der HI. jungfran.

(34) Cit. oben, Ann. 3.

(35) A. T. Baria: Vie de Ste Marie PEgiptienne (Revue des langues romanes, LVIII, 1915, 145-401; die Texte. 283 ff.). Auch Baker in seinen Natizen zu Rusebeufs Fassunghemerkt nichts von dem, was ich oben im Text zu erweisen suche.

(36) Nach Baker, ed. ein., v. 991-1008.

aufwärts. Sie verweilte lange im Gebet zu Gott, Zosimas... glaubte, verhext zu sein; er rief Gott an, den himmlischen Herrn, und zog sich ein

wenig zurück » (« Vie... » (no. 55), v. 871/83).

Der ältere Erzähler - übrigens in seiner nüchternen Art ein Meister -also sagt: "sie wurde 21/2 Fuss in die Luft gehöben; Zosimas wollre flichen ». Rutebeul sagt: « Zosimas sah, wie sie um eines Ellhogens Lange gehoben wurde; er zog sich ein wenig zurück ». Sonst ist kein nennenswerier Unterschied zwischen beiden Fassungen. Aber mit dieson 2 (genauer: 3) winzigen Aenderungen hat Rutcheuf den naiven, ja unabsichtlich komischen Bericht seines Vorgängers in die Sphäre des dichterisch Erlehten erlöst. Der ältere Erzähler sagt von sich aus: « Sie wurde in die Luft gehoben ». Rutebeuf erzählt dem Inhalt nach dasselbe, aber aus der Perspektive des Zosimas heraus, der hierdurch selber als begnadet gezeigt wird: er, indem er « vit tot sanz dote », wird zum Visionär, so wie sie die Auserwählte ist. Und Zosimas will bei Rutebeuf nicht davonlaufen, wie im älteren Gedicht; sondern « er zieht sich ein wenig zurück», gleichsam, um bescheiden die Distanz zwischen sich und dem heiligen Bezirk zu vergrössern. So hat Rutebeuf ein Paar von Erwählten gestaltet, die Heilige und ihren Seher; wo der naivere Bericht nur ein fast skurriles Wunder gezeigt hatte. Dem entspricht auch die verschiedene Art beider Erzähler, die räumliche Höhe anzugeben, zu der die Betende entrückt wird: «2½ Fuss» hat wieder etwas populär Komisches in seiner höchst irdischen Exaktheit; « ein Ellbogen » als Mass ist dagegen unmittelbar aus dem Anblich der betend erhobenen Arme übernommen und gehört also mit hinein in das visionäre Erlebnis des Zosimas,

Von dem Text, den Rutebenf seiner eigenen Erzählung zugrunde gelegt hatte, weicht er also hier in mehreren Details ab, im Sinne einer Löheren dichterischen Einsicht. Freilich aber stimmen diese Abweistungen überein mit den drei lateinischen Prosa-Uebersetzungen der Legende aus dem griechischen Urtext, von denen er wenigstens eine ebenfalls vor Augen hatte. Diese haben in der Tat « viderit » und « cubitus », entsprechend Rutebeuf's « vit » und « cote »; und sie lassen ebenfalls den Zosimas nicht auf Flucht sinnen, sondern zeigen ihn als Zuschauer in numinoser Erschütterung. Da wir methodischerweise nicht annehmen, dass zwei mittelalterliche Texte unabhängig voneinander das Gleiche schreiben, sondern dass der jüngere den älteren « nachahmt »; so bleibt uns nur zu fragen, wieso Rutebeuf hier den Unweg

<sup>(37)</sup> Die drei lateinischen Prosa-Texte: hei Batter, p. 146 f.; und das uns angehende Stück Text: ibid, p. 340 u.

über die lateinische Prosa-Erzählung machte, anstatt bei seinem im übrigen meist benutzten altfranzösischen Vorbild zu bleiben. Und die Antwort kann nur sein: er spürte, dass jene das gesagt hatte, was er selber gesagt haben würde. So übernahm er — treu dem Prinzip der « Nachahmung », nach dem ein Dichter seiner Epoche verfuhr — den « visionären » Zosimas, den der französische Text nicht kannte, aus dem lateinischen Text; hiermit beweisend, dass er selber den Zosimas und dessen Lage besser « intuiert » hatte, als sein vulgärsprachlicher Vor-

gänger.

Der Unterschied zwischen solchem bewussten Heraussuchen des Besten aus Vorlagen und der eigenen Hervorbringung ist nicht so gross, wie es zunächst scheinen möchte. Die Inspiration, die zum unmittelbar eigensten Ausdruck hätte führen können, führt unter solchen Voraussetzungen zur überraschend richtigen Wahl unter mehreren Vorlagen. Ich wiederhole Bekanntes, wenn ich sage: ein echter Dichter «ahmt nach » nur das seinem eigenen inneren Bilde Entsprechende; mit solcher « schöpferischen Nachahmung » ist der Ausgleich geschaffen zwischen dem Respekt vor dem « optimum » (wie Bembo später sagte) und der eigenen « Intuition ». Eines der originellsten Gedichte, die es gibt, Pulci's Morgante, ist in seiner ersten Hälfte zum grossen Teil wörtlich oder nahezu wörtlich aus einem anonymen Vorgänger übernommen. Die anscheinend paradoxe Tatsache, dass ein Werk gleichzeitig nachgemacht und neugeschaffen sein kann, müssen wir ununterbrochen gegenwärtig haben, wenn wir Dichtung verstehen wollen, besonders ältere.38

Ein weiteres kleines Beispiel aus unscrem Zusammenhange möge zeigen, dass der Positivismus in all seiner Respektabilität gleichsam verurteilt ist zur Blindheit und Taubheit. Nach Mrs. Bujila (a. O., p. 9) ist die eindrucksvolle Beschreibung der Maria als verwahrloste Eremitin, im Gegensatz zu ihrem früheren Aussehen als Weltdame und Kurtisane, bei Rutebeuf nichts als «paraphrase» und «occasionally» «word for word transscription» der afrz. Vorlage (T). In der Tat sind beide Beschreibungen der Sache und oft dem Worte nach dieselben. Aber einmal sagt Rutebeuf: «char ot noire com pie de cigne» (v. 452): «ihr Fleisch war schwarz wie ein Schwanenfuss». Das ist ein vorzügli-

<sup>(38)</sup> Vgl. das früher analysierte « me merveil » (obeu. Anm. 32). Angefügt sei hier noch Folgendes: « ensevelir » beisst in Rutebeufs Zusammenhang offenhar nicht « begraben », sondern « einwickeln » (soil. den Körper der toten Heiligen in Tücher: no 55, 1192; zuvor schon », 1137). Für « begraben » braucht Rutebeuf in der nächsten Umgebung « enfoltr » und « enterrer » (v. 1196, 1223: 1148, 1207). Damit entfallen Mrs. Bujilas Bemühungen, die angebliche Anomalie auszumerzen, dass Rutebeuf die Heilige innerhalb 27 Zeilen zweimal begraben lasse (a. O., p. 16 f.) (!).

cher und zwar literarsatirischer Witz: die weisse Haut der Geliebten wurde seit jeher hyperbolisch verglichen mit der Weisse eines Schwanes, Den Schwan behält Rutebeuf bei in dieser parodistischen Zeile; aber statt dessen weissem Gefieder kann nur noch sein schwarzer Fusszum Vergleich dienen mit der inzwischen schwarz gewordenen Haut dan Büsserin. Und diese fraglos originellste Stelle von Rutebeufs Beschreibung steht nicht in der afrz. Vorlage. Lesen wir doch, bevor wir Statistik machen!

Ich glaube also, jene numinose Vision des Zosimas, wie Rutebeuf sie uns zeigt, als einen der Ausdrücke für seine eigene innere Sehnsucht nach religiösen Erlebnissen in Anspruch nehmen zu dürfen: umsomehr, als er auch in seinem anderen Heiligenleben — der « Vie Ste Elvsabel » (no. 56 (Kr.)) — eine solche Vision schildert (v. 1142 ff.). Ich würde noch immer gerne an eine Entwicklung in seinem inneren Leben glauben, und die religiöse Einkehr der Altersstufe zuweisen. Aber ich gebe zu, dass wir nur wenige äussere Anhaltspunkte haben, um das evident zu machen. 39 Ob man sie durch innere ersetzen könnte - näthlich durch den Nachweis einer stilistischen und sprachlichen (besonders lexikologischen) Entwicklung innerhalb der uns erhaltenen Gedichte?

Thema einer eigenen Monographie!

Uebrigens ist es nicht die religiöse Vertiefung allein, die wir ahnen. and für die ja einiges Material sich fand: es sind auch entsprechende. Unterschiede in der Beurteilung menschlicher Tatsachen zu beobachten (vgl. schon ob., Kap. VI, Ende). Die Armut diente ihm — wie so vielenseiner Berufsgenossen — in jenen «persönlichen Gedichten» als Grund oder Vorwand zur Bitte um Celd; überdies vielleicht auch als Mittel zu grotesker Literatursatire. In den öffentlich-weltlichen Gedichsten — die wir chenfalls zum Teil « persönlich » nannten — ist die Armut ein abstraktes Ideal, an dem der Dichter die Habgier und den "Geiz der Bettelmönche und des Königs misst, so wie er sie zu sehen meint. In einem echt religiösen Zusammenhange aber, wie der soeben zitierten « Vie Ste Elysabel », erscheint die Armut der Heiligen als freiwillige Entsagung, als bejubelte seelische Rettung, Befreiung von der Last des irdischen Besitzes, erster Schritt zur Heiligung; und «charge », das Leitwort dieser Stelle, beherrscht in einer riesigen Paronomasic — « deschargier, enchargié, enchargier », etc. etc. — einen ganzen

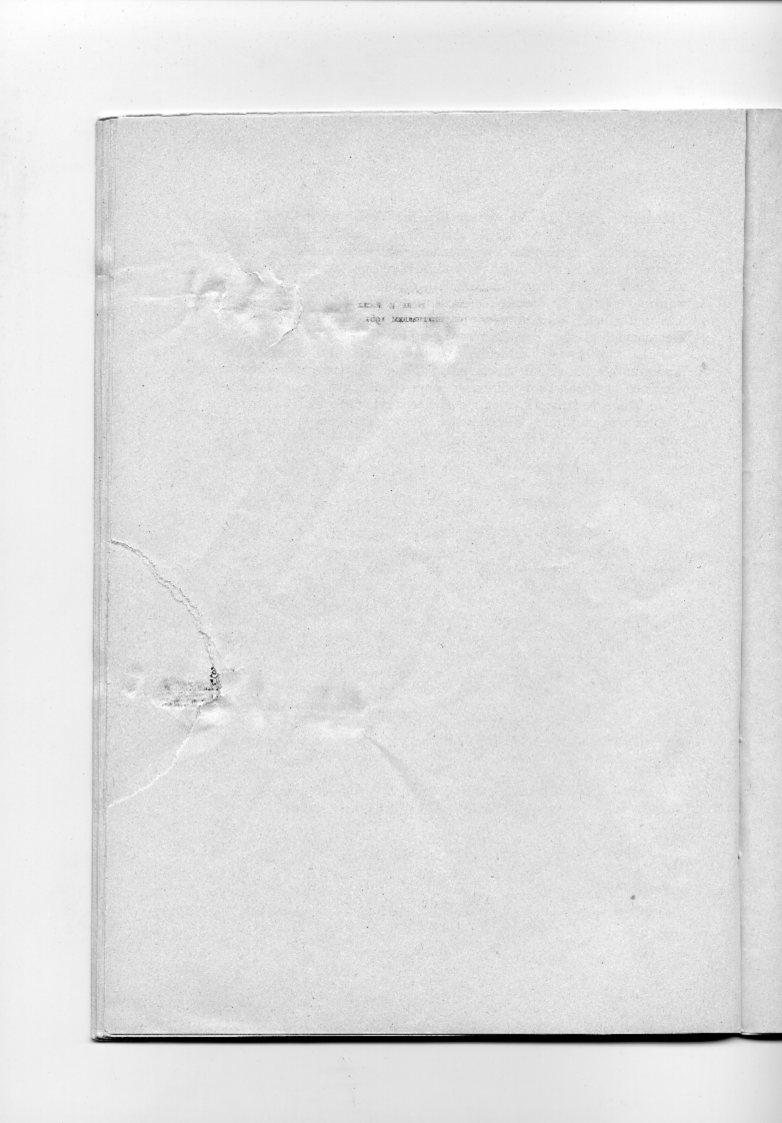
<sup>(39)</sup> E. B. Ham hat diesen Geslanken, den ich einst zu begründen versucht hatte, abgeleint (ed. cit., 49) vgl. selion oben, Anm. 3). Dagegen hat er jetzt zugestimmt (Ru tebeuf, pauper and polemist (cic.). 233 f.) meiner elzenfalls sehon 1922 vorgetragenen Auffassung von Rutebeuf als einer «Ressentiment-Natur», im Sinne eines Kleinbürgertums, das über sich selber hinaus gelangen möchte. Diese Auffassung aber trägt doch in sich die Voraussetzung einer - miodestens angestrebten - inneren Entwicklung des Dichters!

Abschnitt (v. 1083/96). Ein wortspielerisches Verfahren, das freilich in den Zeitstil gehörte und bei Rutebeuf allzu oft zum ausdrucksleeren Virtuosentum entartet; das aber hier vielleicht seine persönlichste Zustimmung zum franziskunischen Armuts-Ideal emphatisch ausdrücken will. Damit hätten wir noch einen Fall diesmal einen sprachlichen wir wo das Topische, Gewohnte, Ausdrucksarme sich umförmt und gleiche sam neu geboren wird als dichterisches und individuelles Ausdrückstellement. Ich glaube, diese Bemerkungen über einen der wenigen « persönlich » sprechenden Dichter unseres Mittelalters nicht besser beschliessen zu können als mit einem methodischen Bekenntnis: wo immer wir einen nur noch als Traditionsgut angesehenen, gleichsam festgefrorenen Topos verstehen können als in einem einzelnen Fall wieder neu erlebten und erwärmten dichterischen Ausdruck; da begehen wir eine Art von literarischer Lebensrettung.

Armut ein abstraß
Geiz der Betrelmencha (m.

fi of

ind sat H and so



FINITO IN STAMPARE NELLO STAB, TIP, G. MORI E FICLE DI PALERMO NEL SETTEMBRE 1961

